
Universum: Вестник Герценовского университета. 3/2012

158

крупнейших университетов Петербурга (СПбГУ, СПбГУКИ, РГПУ им. А. И. Герцена), вы-
зывает интерес не только у слушателей традиционных гуманитарных специальностей, 
но и у студентов естественнонаучного цикла подготовки. На курсы, посвященные Пе-
тербургу, с удовольствием приходят слушатели, приехавшие учиться из-за рубежа. 

Представляется, что реализация образовательных программ, связанных с историей и 
культурой Петербурга, внесет значительный вклад в общее дело совершенствования 
подготовки специалистов в условиях интенсивного вхождения России в международное 
образовательное пространство. 

Примечания

	 1.	 Топоров В. Н. Петербургский текст русской литературы. СПб., 2003. С. 42.
	 2.	 Анциферов Н. П. Проблемы урбанизма в русской художественной литературе. Опыт построения 

образа города — Петербурга Достоевского — на основе анализа литературных традиций / 
Cоставление, подготовка текста Д. С. Московской. М., 2009.

	 3.	 См.: Уваров М. С. Поэтика Петербурга. СПб., 2011. С. 46–52.
	 4.	 Повесть В.  Шефнера «Сестра печали» лишь подтверждает этот факт: один из лучших 

прозаических текстов о трагедии ленинградской блокады дополняется писателем сказками, в 
которых блокады вообще нет!

Л. Н. Летягин

ГОРОД UNIVERSUM’а

Санкт-Петербург открывает принципиально новую страницу отечественного «градов-
ного смышления». Металандшафт Мирового города — в соответствии с античной тра-
дицией — раскрывается и уточняется в своих ключевых значениях «над», «через» и «по-
сле». В этом убеждают исторические примеры формирования всех новых геополитических 
центров — от полустертой в мировой истории Омарны Эхнатона к Хеврону (Иерусу) 
царя Давида, а затем имперски возросшему Византию Константина Великого.

Обретенный градостроительный пример продолжится в декларируемом Т. Джеффер-
соном и П.  Лафтаном облике Вашингтона, дополнится планировочными решениями 
Лусио Косты и О.  Нимейера в Capital of Brazil и, наконец, ускоренными темпами воп
лотится в архитектуре современной Астаны. Как отмечал Ю.  М.  Лотман, «различные 
исторические и культурные события имеют разные радиусы своих траекторий» [1]. Од-
нако каждый Мировой город способен воплотить и сохраняет в своем облике универ-
сальную память человечества. Аутентичная модель его культуры обращена не к совокуп-
ности накопленных результатов, а вероятностной логике их воспроизводства.

Эстетика российского национального ландшафта в его временнóм самоопределении 
развивалась от софиологии «простора» к точке концентрации национальных интересов 
(С.  М.  Соловьев). Северная столица возникает в ходе Северной войны «на задворках» 
России и Швеции. Закономерно, что события, определявшие начальную судьбу Санкт-
Петербурга — Нарва и Полтава, происходят на пересечении важнейших европейских 
коммуникаций, и поэтому (пока что) на значительном от него удалении.

Показателен факт, в какой мере типологические характеристики сопредельных про-
странств (лимитрофов) актуализируют формирование констант национального мировоз-
зрения. В конце XV столетия осмысление новой роли Московского государства в мировом 
историческом процессе будет предложено старцем Псковского Елеазаровского монастыря 
Филофеем на дальней западной русской окраине. Вместе с тем рождение концепции «Мо-



Материалы Первого Санкт-Петербургского Международного культурного форума «Urbi et Orbi»    

159

сква — Третий Рим» имело более серьезные «генетические» предпосылки. Она определи-
лась значительно раньше — в первые годы распространения христианства и вне геогра-
фических пределов «Московии». Апостол Андрей, собравший в опыте своего паломничества 
пределы будущей Руси, был родным братом Ап. Петра. Евангельский текст, таким образом, 
позволял значительно расширить «хронотоп» российской государственности, что имело 
для отечественной истории и культуры особый символический смысл.

В отечественных «азбуковниках» XVI–XVII  вв. «градовное смышление» представлено 
как языковая калька древнегреческого πολιτική (от πо́λις) и отражало совокупное знание 
о системе политических учений. Применительно к Санкт-Петербургу, в соответствии с 
мировоззрением Нового времени, данное понятие раскрывается в принципиально ином 
значении — как образный планировочный концепт, реализующийся в продуманной 
системе градостроительных установок. Отражая определенный идейно-политический 
смысл, «градовное смышление» приобретает «зримые» функциональные характеристики, 
активно присваивает новые содержательные аспекты. Эстетическим воплощением дан-
ной тенденции и станет образная структура новой российской столицы с ее идеей регу-
лярности и строгой регламентированности.

Вопрос о местоположении Петербурга оставался дискуссионным даже тогда, когда убе-
дительность воплощения его градостроительной схемы не вызывала сомнений. «Правду 
сказать, Петр  1-й близко сделал столицу…», — записал со слов Екатерины  II ее статс-се
кретарь А. В. Храповицкий. От себя лично он дополнит: «NB. Он [Петр I] ее основал пре-
жде взятия Выборга, следовательно, надеялся на себя…» (уточняющий комментарий сде-
лан в июне 1788 г., на фоне «начатия военных действий» между Россией и Швецией) [2].

Записи Храповицкого могут быть дополнены мнением Гете (никогда, впрочем, не 
бывавшего в Санкт-Петербурге): «Местоположение Петербурга — непростительная ошиб-
ка, тем паче что рядом имеется небольшая возвышенность, так что император мог бы 
уберечь город от любых наводнений, если бы построил его немного выше, а в низине 
оставил бы только гавань…» [3]. (Ср. с «Петербургскими записками 1836 г.» Н. В. Гоголя: 
«В самом деле, куда забросило русскую столицу — на край света! <…> Выкинет штуку 
русская столица, если подсоседится к ледяному полюсу…»).

Не ограничивавшийся аргументами обычного утилитаризма Петр Великий формиру-
ет и новое представление о городском ландшафте. В новоевропейской истории это был 
первый практический пример строительства столицы «набело» — на «неосвоенном» 
ранее месте. Санкт-Петербург был замыслен его создателем и возник как Град и только 
воплощался на протяжении веков как город. Идея Града для обывательского сознания 
неуютна, что предопределяло в дальнейшем многочисленные смысловые смещения. 
Мировой город существует вразрез с тем, «како подобаеть жительствовати» (отсюда 
правомерный образ «умышленного города» у Ф.  Достоевского).

И заложил империи оплот,
Себе столицу, но не город людям…
  А.  Мицкевич. Дзяды (перев. В.  Левика)

По утверждению Ю. М. Лотмана, «Петербург был своеобразным экстерьером импера-
торской России, обращенным к Европе». Фасады «культурной столицы» выступали как 
идейные и материальные «оболочки» столичного мифа, разворачивавшегося вокруг 
«географической оси истории». В этом контексте показателен факт, что на Пулковском 
меридиане, в его географической протяженности, «совпали» такие мировые центры, как 
Санкт-Петербург, Минск, Киев и Александрия Египетская.

Петербург — открытый город. Эта устойчивая характеристика городского ландшафта 
воспринимается вполне законной частью того культурного опыта, который был унасле-



Universum: Вестник Герценовского университета. 3/2012

160

дован Российской столицей от имперского Рима. Укорененному в общем сознании пред-
ставлению о Петербурге как городе европейском не могли (и уже не могут) повредить 
подчеркнуто отрицательные или испуганно-анекдотические оценки самих европейцев. 
В системе национальных «установок на восприятие» одиноко скромным остается голос 
отечественного «эксперта» — поэта В.  Романовского:

Кто воспоет тебя достойно,
О град Великого Петра,
Великолепный, дивно-стройный,
Восточных вымыслов игра!

«Восточных вымыслов игра…» отстаивает для Северной Пальмиры права на особен-
ность национальной судьбы, однако при непременном условии сохранения формата 
«европейского мышления». Символом «открытости» новой России стала емкая пушкин-
ская формула «все флаги в гости будут к нам…» — их актуальное присутствие становит-
ся обязательной приметой невского пейзажа.

Чьи корабли на рейде отдыхали, —
А воды, не струясь, под ними отражали
Все флаги пестрые в Неве…

— будет писать А. Фет в стихотворном «Ответе Тургеневу» (1856). Реминисценции пуш-
кинского образа составляют вполне устойчивую традицию в русской литературе, реаль-
ное начало которой — в наследии поэтов XVIII  столетия:

…А ныне там, где скромно крались
Рыбачьи челны близ брегов,
С бесценным бременем помчались
Отважны сонмища судов.
Ермий, сей купли вождь, со славой
Развешивая легкий флаг,
Меж полюсами на зыбях
Летит с гордыней величавой,
Летит то с севера на юг,
То с запада в восточный круг…

Семен Бобров.  
Торжественный день столетия от основания града  

Св. Петра майя 16  дня 1803

Хорошо известно, что первый торговый корабль под иностранным флагом появился 
в будущей столице летом 1703 — в год ее основания. Для Пушкина положение Петер-
бурга как культурного и торгового перекрестка определялось принципами географиче-
ского детерминизма:

Природой здесь нам суждено
В Европу прорубить окно…

Петербургский взгляд на Европу не поддавался однозначной оценке, и «амбивалент-
ность» пушкинской метафоры закономерно породила в отечественной литературе мно-
жество самых недвусмысленных истолкований:

Петра Первого «окошко»
С толстой рамою двойной,



Материалы Первого Санкт-Петербургского Международного культурного форума «Urbi et Orbi»    

161

Запад виден там немножко,
А Восток весь за стеной…
Сперанский. Тоска по родине (1860)

Как долго в полусне зевая,
Мы лбом совалися в окно!
Мысль не влетала к нам живая:
От ней хранило нас оно
Своими стеклами двойными!
Александр Яхонтов. Окно в Европу (1863)

С изменением исторической злобы дня на протяжении XIX  столетия бытовые мета-
форы приобретают новые оттенки и все в большей степени повышают свой политический 
тонус [4].

Ты всё ещё
Пытаешься, Европа,
Закрыть к себе
Петровское окно.
Вас. Фёдоров. К Западной Европе

В этом контексте наиболее показательны предостерегающие строки А.  Блока и их 
поздние реминисценции:

Царь! Ты опять встаёшь из гроба
Рубить нам новое окно?
И страшно: белой ночью — оба —
Мертвец и город — заодно…
                    Александр Блок (1911)

Грозит он в сторону заветного залива,
И в блеклом небе посреди потухших звезд
Он рубит новое окно…
            Константин Еремин. На Малой Невке

Различные исторические проекции рассматриваемого образа по-своему точно подыто-
жит (со ссылкой на художника И.  Кускова) М.  Л.  Гаспаров: «Петр  I прорубил в Европу 
окно, но не дверь — смотри, но не суйся. И даже не окно, а вас-исдас…» [5]. Под этим 
углом зрения следует рассмотреть некоторые актуальные производные «открытости» 
Петербурга, наиболее емким выражением которых выступают его толерантность и ве-
ротерпимость.

С первого дня своего существования Петербург становится многонациональным и 
многоконфессиональным европейским центром. Экономические приоритеты в значи-
тельной степени предопределили тот факт, что Северная столица России формируется 
как полирелигиозное пространство. «Торговля в Петербурге должна <…> весьма утвер-
дить свободное отправление религиозных обрядов, которое дозволяется здесь иностран-
цам» [6], — отметит автор одного из ранних описаний столичного города (первого на 
шведском языке). В этом же источнике содержится важное указание, что в Петропавлов
ской крепости с момента ее основания «есть <…> немецкая и русская церкви» [7]  — пер-
вый Петропавловский собор и церковь Св.  Анны.

Однако отмеченные факты пространственной соположенности учитывают и столь же 
очевидную для современника оппозицию противо–поставленности: «немецкая и русская 



Universum: Вестник Герценовского университета. 3/2012

162

слободы <…> построены на разных островах». Русская слобода стоит под прикрытием 
крепости, и в ней «живут только русские и финны, но не иностранцы <…> Немецкая 
слобода совершенно отделена от крепости и от русской слободы рекой Невой…»  [8].

Аналогичной (и, можно утверждать, типологически исконной) была планировка боль-
шинства русских приграничных торговых центров. Классическим «подстрочником» Новой 
столицы представляется пример средневекового Пскова. Объединяющим элементом 
структуры городов станет положение храмов Св.  Троицы — главного собора Пскова и 
первого, поставленного «в знак благодарения Триединому Божеству», кафедрального 
собора Петербурга. (Оба памятника будут знаковыми для петровской эпохи; завершение 
постройки одного и начало возведения другого разделяют всего 12 лет). Диалог духовных 
святынь оказывается дополнен системой общих градообразующих принципов. Псковский 
Кремль и все протяженные крепостные сооружения были возведены на правом берегу 
р. Великой, а на противоположном (как, позднее, в Петербурге) будут располагаться 
немецкий, шведский и иные торговые дворы. Та же оппозиция «правого» и «левого» от-
личала положение Ивангорода по отношению к Нарве.

Металандшафт — это установка на восприятие «горнего» измерения города. Таков 
взгляд на Москву с высоты колокольни Ивана Великого — высоты птичьего полета, обо-
значающей идеальные координаты пространства. Петербургская «вертикаль» истории 
предлагала рассмотрение пространства Мирового города в относительной одновремен-
ности прежних и новых смыслов. Именно поэтому столь актуальными для формирования 
планировочных решений «столичного града» представляются критерии исторического 
ретроспективизма.

«Невская першпектива» как часть Нептунова трезубца, а затем приоритетный центр 
городской застройки была проложена от Адмиралтейской верфи в сторону Александро-
Невской лавры — к месту, которое мыслилось основателем города как «исторический 
топос» битвы легендарного русского князя со шведами. Символическое замещение устья 
Ижоры и р.  Черной (Монастырки) в качестве пространственной «ошибки» могло быть 
сознательно предопределено замыслом русского царя.

Значимые для визуального восприятия градостроительные доминанты, выделявшиеся 
на фоне рядовой застройки Московской стороны, — шпиль Адмиралтейства и купол 
Троицкого собора — стали символическими детерминантами новой столицы. Невский 
проспект актуализировал в сознании современников не пространственные, а хронологи-
ческие координаты, связывая в ценностный контекст год 1704 и год 1240. Так обозначалось 
смысловое единство прежнего летописания и новейшей хронологии, когда логика искон-
ной мотивированности находила свое продолжение в акте военной и политической свер-
шенности. Пространственная контекстуальность города становилась выражением истори-
ческого предопределения. Невский проспект возникает как «ось времени», относительно 
которой формируется в качестве композиционного целого полутысячелетний период оте-
чественной истории с его проекцией в будущее. Закладка Новой столицы происходила 
«перед лицом всей Европы» и имела форму исторического ответа.

Хрестоматийно-устойчивая сторона «европейского» облика Петербурга — миф его 
регулярности, к которому неизбежно подключается «внутренний спор» российских сто-
лиц. «Москва создана веками, Питер миллионами» (В.  И.  Даль. Пословицы русского на-
рода). Взаимная полемика метрополий определилась с самого начала петровских пре-
образований («когда он знакомил с империей царство…») — различием мировоззрений, 
бытовых укладов, форм повседневности. Прямой, как стрела, Невский проспект — во-
площение принципов рационализма, свойственных духу эпохи Просвещения. Петер-
бург — «город фасадов», древняя же столица славилась (по крайней мере в прошлом) 
не всегда благоустроенными, но зато уютными «московскими двориками». Отличались 



Материалы Первого Санкт-Петербургского Международного культурного форума «Urbi et Orbi»    

163

обе столицы и своим пониманием художественных стилей  — так формировались ре-
гиональные типологические особенности, очевидные не только для специалистов-
архитекторов. Если ампир петербургский — подчеркнуто официозный, выделяющийся 
на фоне рядовой застройки, то ампир московский — домашний, по-соседски уживаю-
щийся с памятниками более ранних и более поздних эпох; московский модерн — «согре
вает» изнутри, петербургский  — в лучшем случае «защищает» от внешнего «холода».

Противопоставление Москвы и Петербурга на протяжении трех столетий (теперь, прав-
да, все чаще с иных позиций) считается «хорошим тоном», и количество текстов, отраз-
ивших эту взаимную полемику, могло бы составить не одну полноценную хрестоматию. 
Не акцентируя данной проблематики, позволим привести только один пример. «В 1887 году 
я вышла замуж и переехала в Петербург, — вспоминала писательница Лидия Авилова. — Мне 
нравилось переменить жизнь так, чтобы старая и новая совершенно не походили одна на 
другую с внешней стороны. На Б.  Итальянской, рядом с пассажем, <…> я нашла квар-
тиру в 5  комнат, выкроенную так хитро, что окно гостиной сходилось под острым углом 
с окном столовой, а окна спальной и смежной комнаты <…> выходили в такие узкие и 
глубокие колодцы-дворики, что даже в самый яркий, солнечный день в них было темно. 
Таких домов <…> я в Москве не видала. Это было совершенно ново…» [9].

По отношению к московской квартире (где ситуация любого доходного дома, казалось 
бы, определялась теми же экономическими условиями) вряд ли можно было сказать, что 
она была «выкроена». Запутанная и «сбивчивая» планировочная ситуация петербургского 
дома определялась вовсе не удаленностью от парадного центра («чтобы выйти на Невский, 
надо было только пройти через пассаж или по короткой Михайловской улице»).

Замысленный Петром  Великим «Парадный Парадиз» на протяжении всего своего су-
ществования соответствовал по преимуществу лишь первой части «исторического опре-
деления» (и явно за счет второй). Именно поэтому оборотная сторона планировочной 
«симметрии» Петербурга всегда сохраняла ощутимый «национальный акцент».

Во второй половине XVIII  в., когда на Невском формируется культурный и торговый 
центр столицы, на нем почти одновременно оказываются построены храмы всех основ-
ных христианских конфессий. Град Св. Петра возникает на невских берегах как столица 
Христианского мира, и потому закономерно, что главная его «першпектива» мыслится 
наглядным примером созидания архитектоники христианского единства. Д.  Лихачев с 
полным основанием называл Невский проспектом веротерпимости (более раннее опре-
деление Невского как «Rue de tolerance», которое предлагает в своем «Путешествии по 
России» А.  Дюма, необходимо прокомментировать дополнительно, но чуть позже).

На обширном участке главной городской магистрали — от Полицейского моста на 
р. Мойке (которая служила естественной границей Петербурга в начале Елизаветинской 
эпохи) до моста Аничкова на Фонтанке, рядом с которым расположился дворец фавори-
та императрицы — на протяжении всей второй половины XVIII столетия последователь-
но выстраиваются (а в XIX  в. уже и перестраиваются) соборы и церкви, наглядно во-
плотившие идею межконфессионального диалога.

Вслед за зданием Голландской церкви, занимавшей целый квартал до Большой Коню-
шенной улицы (современный храм — П.  П.  Жако, 1831–1835  гг.), следующий квартал 
традиционно заполняли строения немецкой лютеранской общины (современный собор 
Св. Петра — А. П. Брюллов, 1833–1838 гг.). Далее, за Екатерининским каналом, распола-
гался католический костел Св.  Екатерины (Ж.  Б.  Валлен-Деламот, А.  Ринальди; 1763–
1783 гг.), одновременно с ним напротив Гостиного двора в память Св. Екатерины стро-
ился армяно-григорианский храм (Ю.  М. Фельтен; 1771–1780  гг.).

Поставленные «по-соседски» храмы символизировали вероисповедальную открытость 
Петербурга. И отечественные, и зарубежные исследователи видели в этом «“плюрали-



Universum: Вестник Герценовского университета. 3/2012

164

стическую концепцию”, которая была заложена по преимуществу уже в петровском 
проекте»  [10].

Вместе с тем очень важно обратить внимание на планировочные и градостроительные 
особенности центра столицы, учитывавшие архетипы, укоренившиеся в национальном 
сознании задолго до наступления революционной и поворотной петровской эпохи. Все 
«инославные» христианские храмы выстраиваются «одной линией» на левой стороне 
Невского проспекта, с правой стороны которого возвышается православный Казанский 
собор (в эту оппозицию композиционно включаются евангелическо-лютеранские финская 
церковь  Св.  Марии (1803–1805; 1871  гг.) и шведская церковь  Св.  Екатерины (1780; 
1863–1867  гг.) на Большой и Малой Конюшенной улице, с одной стороны, и домовые 
церкви Строгановского и Аничкова дворцов, с другой).

Отмеченный факт пространственной противоположности воспринимается как оце-
ночное утверждение, подчеркивающее авторитет православия, т.  е. выступает характе-
ристикой мировоззренческого порядка. Петербург — это город имперского диалога. 
В «симметрии» Невского проспекта оказались расставлены неслучайные смысловые ак-
центы, так как приоритеты экономического партнерства не могли распространяться на 
равенство позиций в сфере духовной. (Предложенная типологическая ситуация пред-
ставляется вполне убедительной до начала 1840-х  гг., когда город развивался в хроно-
логических и пространственных пределах «Пушкинского Петербурга»).

Оппозиция «правого» и «левого» может быть уточнена замечаниями Н.  В.  Гоголя о 
Невском проспекте как о «всеобщей коммуникации» и «петербургской витрине». «Сол-
нечная» и «теневая» стороны Невского обозначают не менее актуальную «экономическую 
оппозицию» по-европейски аристократичного «Пассажа» и разночинно-купеческого Го-
стиного двора.

Вошедшее «с легкой руки» А.  Дюма в петербургский смысловой обиход определение 
Невского как «улицы терпимости» почти сразу приобретает дополнительные «недвусмыс-
ленные оттенки», отражавшие актуальный фон городских реалий. (Так, А. Ф. Писемский 
в критическом разборе романа М. Авдеева «Подводный камень» (ключевой темой кото-
рого была «свобода проявления чувств») будет говорить о «неотвратимых законах судь-
бы и природы, по каким солнечная сторона Невского проспекта привлекает вечерних 
посетителей и посетительниц, а магнит притягивает железо»  [11]).

Вопреки доминированию бытовых реалий Петербург остается пространством идеаль-
ным, в котором находит специфическое преломление и система планировочных концеп-
тов, и история идей. В большом времени культуры оппозиции «мыслимого» и «реально-
го» нередко подменяют друг друга. Кто сегодня воспринимает водное пространство 
между Стрелкой Васильевского острова, Петропавловской крепостью и Зимним дворцом 
как главную площадь столицы морской империи? Лишь в последнее десятилетие в си-
стеме городских коммуникаций стала возрождаться основная когда-то точка зрения на 
город — с поверхности воды, с борта партикулярного судна. (Именно так воспринимал 
Санкт-Петербург приехавший в Россию в 1839  г. маркиз де Кюстин). Ускользающие в 
городской повседневности значения — не значит ушедшие навсегда.

Как утверждал У.  Эко, «стремление видеть вещи поочередно или последовательно 
перемещающимися в различных точках пространства явно указывает и на относитель-
ность времени или одновременность происходящего в нем» [12]. Петербург — простран-
ство многих городов. Это особенно очевидно, когда мы пользуемся такими устойчивыми 
метафорами, как «Петербург» Пушкина, Гоголя, Ахматовой, Блока, Мандельштама. Хро-
нологически совпадающие города никогда не совпадают топографически. Это принци-
пиально различные ценностные пространства. Город Пушкина зачастую (и даже по 
преимуществу) не связан с реальными биографическими адресами поэта, в отличие от 



Материалы Первого Санкт-Петербургского Международного культурного форума «Urbi et Orbi»    

165

Петербурга Достоевского, который всегда живет «по соседству» со своими героями. Вме-
сте с тем образ города, который в оценке А.  Ахматовой предстает как «достоевский и 
бесноватый», больше, чем просто биографический.

Металандшафт — в меру своей идеальности — понятие условное. Специфика «большой 
композиции» полноценно раскрывается в большом времени мировой культуры, когда 
просто невозможно говорить о конвенциональной основе, объединявшей реальные уси-
лия ее творцов.

Архитектурные ансамбли Петербурга — одно из зримых, а потому наиболее ярких 
слагаемых петербургского мифа. Избегая буквальных прочтений городских ландшафтов, 
прямолинейного отождествления классических ансамблей и политических идей, позво-
лительно указать на степень оче–видности отразившейся и запечатленной в них куль-
турной памяти. К этой значимой, но не бесспорной составляющей петербургского текста 
применима мысль В.  Ф.  Одоевского: «Если этот анекдот был в самом деле, тем лучше; 
если он кем-либо выдуман, это значит, что он происходил в душе сочинителя; следствен-
но, это происшествие все-таки было, хотя и не случилось…». Ракурс конгениального 
восприятия города определяется не выбором удачных видовых точек, а ценностной по-
зицией наблюдающего субъекта. Опыт личных открытий не может быть выражен аб-
страктной «совокупностью всего», условной summa rerum. Возможные искажения изна-
чально заданного идеального плана, баланс неопределенности и классической формы 
приобретают в Петербурге особый смысл, когда сама эфемерность (ε ́φη ́μερος) белых 
ночей становится мерой постижения его главных загадок и тайн.

Открытие Петербурга не может строиться от дома — к дому, так как раскрывается в 
действительности от мира — к миру. В этом и заключается его уникальный культурный 
статус — не ойкоса, а целой ойкумены. Ясность и цельность его образных форм детерми-
нирована кристаллизацией внутренних значений. Новые знания о городе не прибавляют-
ся к известным фактам, не суммируются, а синтезируются. Они не могут репродуциро-
ваться. По Законам Творения и принципам творчества они порождаются вновь и вновь.

Санкт-Петербург принадлежит к числу городов, вместивших и отразивших ключевые 
мировые тенденции. Категории универсального всеединства выступают наиболее акту-
альной частью его культурного настоящего. Целостный образ Города определяется не 
абстрактными моделями репрезентации, а сущностной потребностью человеческого со-
знания, его ценностными структурами. Именно в этом заключаются методологические 
вызовы петербурговедения.

Онтологический universum раскрывает свой идиоматический смысл в единстве актов 
бесконечного обновления (лат. verto /versus, versum/ восходит к праиндоевроп. *wer 
«вертеть» [13]). Это позволяет интерпретировать универсальную открытость Мирового 
города по законам художественного текста. В его образной структуре конкретные исто-
рические слагаемые приобретают побудительные качества событийных «множителей». 
Как отмечал У. Эко, «под “произведением” мы понимаем объект, наделенный определен-
ными структурными свойствами, которые допускают, но в то же время координируют 
чередование истолкований, смещение перспектив»  [14]. Нелишним, однако, будет на-
помнить, что Санкт-Петербург был задуман своим создателем как город «исключительно 
першпективный». Воплощенная в нем география идей сохраняет для нас свой простран-
ственный след как завет, указание, путь.

Примечания

	 1.	 Лотман Ю. М. Непредсказуемые механизмы культуры / Подг. текста и прим. Т. Д. Кузовкиной 
при участии О.  И. Утгоф. Таллинн: TLU  Press, 2010. (Bibliotheca LOTMANIANA). С.  159.

	 2.	 Храповицкий А. В. Памятные записки. М.: Университ. тип., 1862. С.  72.



Universum: Вестник Герценовского университета. 3/2012

166

	 3.	 Эккерман И.-П. Разговоры с Гете. М.: Художественная литература, 1981. С.  328.	
	 4.	 Исаченко Г. А. «Окно в Европу»: история и ландшафты. СПб., 1998. 166  с.
	 5.	 Гаспаров М. Л. Записи и выписки. М.: Новое литературное обозрение, 2001. С.  380.
	 6.	 Ларс Юхан Эренмальм. Описание города Петербурга, вкупе с несколькими замечания

ми // Беспятых Ю. Н. Петербург Петра  I в иностранных описаниях. Л.: Наука, 1991. С.  96.
	 7.	 Там же. С.  92; см. также коммент. С.  98.
	 8.	 Там же. С.  91, 92.
	 9.	 Авилова Л. А. Рассказы. Воспоминания. М.: Советская Россия, 1984. С.  231.
	10.	 де  Микелис Чезаре  Дж. Вальденсы в Петербурге //  Образ Петербурга в мировой культуре: 

Материалы Международной конференции (30 июня — 3 июля 2003 г.) [/ Отв. ред. В. Е. Багно]. 
СПб.: Наука, 2003. С.  395; ср.: «Католический элемент вписан в структуру города наравне с 
православным, подобно тому как островок европейской аристократической цивилизации 
органично соединен в восприятии иностранцев с азиатской обстановкой». Черных  М.  А. 
Католический облик православной столицы //  Там же. С.  448.

	11.	 Писемский А. Ф. Собр. соч.: В 9  т. М.: Правда, 1959. Т.  IX.
	12.	 Эко  У. Открытое произведение: Форма и неопределенность в современной поэтике. СПб.: 

Академический проект, 2004. С.  183.
	13.	 См.: Фасмер  М. Этимологический словарь русского языка: В 4  т. М.: Прогресс, 1986. Т.  I. 

С. 301.
	14.	 Эко У. Там  же. С.  7.

К. Г. Исупов

Urbi et Orbi, или Почему в Петербурге человек становится умнее?

Как известно, дураков везде хватает. Но есть дураки перманентные, а есть регулярные. 
В Петербурге трудно быть дураком [1]. Мировой опыт шутовства и дурачества, юродства 
и чудачеств показывает, что всякого рода карнавализация обыденного идет обыденному 
на пользу. Только в Петербурге могли объявиться славные митьки, которые в своих 
эскападах демонстрируют что угодно, кроме одного: ложное самоуничижение. Это люди 
умственной наивности, за которой стоят серьезные претензии ко всякой мнимой зна-
чительности. 

Петербург как-то по-особенному «выпрямляет» человека и делегирует ему возмож-
ности оперативной деконструкции личности, т. е. разрушения-созидания в режиме пер-
соналистской самосборки. Почему эта пропедевтическая функция выпала именно Невской 
столице и какие ее качества тому способствовали?

* * *
Непосредственный опыт общения с людьми, выросшими в Петербурге, убеждает в 

наличии особого рода суггестии [2], эманируемой Городом; результатом ее действия 
оказывается ряд аксиологических стратегий, предоставленных на выбор объектам фас-
цинации. 

Вкратце их можно свести к трем моделям; ниже мы суммируем их поведенческие 
симптомы. 

Модель 1. Она характеризуется повышенным эмоционально-волевым фоном, на ко-
тором воспринимаются факты обыденной реальности. Здесь полезно разделить ‘факт’ и 
‘событие’. Факт — это простейшая наличность повседневной действительности, не впи-
санная в каузальный ряд, это «жизни пестрый сор» (Пушкин). Но факт, способный раз-
виться до способности детерминировать другие факты, начинает бытийствовать в слож-


