
Бирмано-лолосский компонент в традиционной культуре народов Южного Китая... 
 

 

 187

ПРИМЕЧАНИЯ 
 
1 Под термином «Южный Китай» здесь понимается ареал, географические рамки которого соот-

ветствуют современным административным границам исторически и экономически тесно связанных 
между собой провинций КНР — Юньнань и Гуйчжоу, которые во времена Цинской империи были 
объединены в наместничество Юньгуй с центром в Юньнаньфу (г. Куньмин). 

2 Lim V. China’s Southwestern Minorities. Overhead Transparency Map Set 1999. 
3 Наttawау Р. Ореrаtiоn Сhinа. Intrоducing all the People of China. Раsаdеnа: Рiquant, 2000. Р. 602. 
4 Итс Р. Ф. Этническая история юга Восточной Азии. Л., 1972. 
5 Веаuclair Inez de. Тribal cultures of southwest China // Asian folklore and social life monographs; 

V. 2. Таiреi, Orient Cultural Service, 1970. 
6 Clarke S. R. Among the tribes in South —West China. Таiреi, 1970. Р. 112–136. 
7 Dessaint А. Y. Minorities of Southwest China: an introduction to the Yi (Lolo) and related реорlеs. 

New Haven: HRAF Press, 1980. 
8 Ши Бо. Жертвоприношения богам и духам. Исследования традиционной религиозной культуры 

этнических меньшинств юго-западного Китая. Куньмин: Юньнаньское образовательное издательст-
во, 1992 (на кит. яз.). 

9 Ян Чжиюн. Взгляды на жизнь и смерть у народов юго-западного Китая. Куньмин: Юньнаньское 
образовательное издательство, 1992 (на кит. яз.). 

10 Ши Цзичжун. Социальные образования, экономические и культурные типы этнических мень-
шинств юго-западного Китая. Куньмин: Юньнаньское образовательное издательство, 1997 (на кит. яз.). 

11 Исследование истории общества ачан. Куньмин: Издательство народов провинции Юньнань, 
1983 (на кит. яз.). 

12 Исследование истории общества наси. Куньмин: Издательство народов провинции Юньнань, 
1983 (на кит. яз.). 

13 Исследование истории общества хани. Куньмин: «Издательство народов провинции Юньнань», 
1982 (на кит. яз.). 

14 Иванова Е. В. Очерки культуры тайцев Таиланда. М., 1996; Стратанович Г. Г. Народные веро-
вания населения Индокитая. М., 1978. 

15 Здесь использованы данные переписи населения 1990 года. См.: Рорulation оf Сhina’s Еthnic Na-
tionalities // Beijing Review, Dec. 24-30. Beijing, China, 1990. Р. 34. См. также: China Statistical Year-
book, compiled by the State Statistical Bureau of the People’s Republic of China, China Statistical Publish-
ing House, Beijing, China, 1997. 

16 Доля неграмотных дана по китайским данным 1982 г. Цит. по: Дикарев А. Д. Демографические 
проблемы национальных меньшинств Китайской Народной Республики. М., 1996. С. 152–155. 

 
I. Pozdnyakov 

 
BURMAN-LOLO COMPONENT IN THE TRADITIONAL CULTURE 

OF THE SOUTH CHINA PEOPLE 
 

The material and spiritual culture of the Burman-Lolo people, including Achang, Lahu, 
Naxi, Yi, Hani, the Yunnan and Guizhou provinces inhabitants, are described. The work is 
based on the original sources and field materials collected by the author in China in 1994–
1996. 

 
 
 

Е. С. Домарацкая 
 

ЭКСПЕРИМЕНТАЛЬНОЕ ИСКУССТВО МАРСЕЛЯ ДЮШАНА 
 

Статья посвящена специфике художественного эксперимента Марселя Дюшана в 
области кинематографии и трехмерного монтажа, роли эстетической концепции ху-
дожника в реинтерпретации самого понятия «искусство» в ХХ веке и актуальности 
его творчества для развития стереоскопического кино и художественного жанра 
(видео)инсталляций. Для анализа и аргументации заявляемых положений выбран 
фильм «Анемичное кино» (1926). 



КУЛЬТУРОЛОГИЯ 
 

 

 188

Влияние творческого эксперимента 
Марселя Дюшана на само понятие искус-
ства в ХХ веке столь велико и много-
гранно, что в современной науке его ху-
дожественная личность нередко рассмат-
ривается как одно из наиболее ярких во-
площений модернистского духа, про-
должающее играть заметную роль в эсте-
тике постмодернизма спустя годы после 
смерти художника. Именно Марсель 
Дюшан в 1916 году подарил мировому 
искусству жанр readymade, т. е. возмож-
ности «представления в выставочных 
пространствах неизмененных объектов 
массового производства»1, перенеся та-
ким образом креативную доминанту из 
процесса создания в процесс восприятия 
художественного произведения. В то же 
время, на более детальном и исторически 
ограниченном уровне, языковые экспе-
рименты и юмористические арт-
объекты Дюшана стали символами ис-
кусства дадаизма и сюрреализма, в пол-
ной мере демонстрирующими условность 
языка как инструмента общения, с одной 
стороны, и реалистического изобрази-
тельного канона — с другой. 

Увлечение Дюшана идеей андроген-
ности, просматривающееся уже в его 
скандальной Моне Лизе, привело худож-
ника к созданию женского «альтер-эго» 
по имени Rrose Sélavy (Рроз Селяви). 
Фонетически транскрибируясь в «Eros, 
c’est la vie» («Эрос — это жизнь»), имя 
использовалось художником для подписи 
немалого количества наиболее неодно-
значных работ и с энтузиазмом привет-
ствовалось сюрреалистами, чье увлече-
ние теорией Фрейда сделало вербальное 
изобретение Дюшана одним из девизов 
движения как такового. Тем более, что 
неукротимый эксперименталист, утвер-
ждая андрогенную природу жизни и ис-
кусства, не остановился на языковой игре 
и создал визуальный образ Рроз Селяви: 
загримированный под женщину, худож-
ник неоднократно позировал для фото-
графий своему другу Ман Рэю. Полу-
чившиеся фотографические портреты 
«материализовывали» несуществующую 
творческую личность, ставя под вопрос 

само понятие «реальности» как в искус-
стве, так и в жизни, что как нельзя более 
отражало доминирующие настроения в 
рядах парижского авангарда начала 
XX века. 

Тем не менее, Марсель Дюшан не 
спешил присоединиться к дадаистам или 
сюрреалистам, сохраняя своеобразный 
творческий нейтралитет на протяжении 
всей жизни. По сути, именно эта «не-
включенность» в какое-либо современ-
ное течение определила роль художника 
в истории искусства: «Причины, по кото-
рым Дюшан являлся столь подходящим 
символом для авангарда, содержат важ-
ный парадокс: на эту роль его квалифи-
цировала именно дистанция по отноше-
нию к тем, кого он был призван пред-
ставлять»2. Как утверждает сам худож-
ник, он «поддерживал дада и сюрреа-
лизм, потому что они были обнадежи-
вающими знаками»3. В то же время лич-
ные творческие взгляды Дюшана ощути-
мо отличались от упомянутых эстетиче-
ских концепций: «Я хотел показать чело-
веку ограниченность его рассудка, а да-
даисты хотели заменить рассудок безрас-
судством. <…> Добавляя «не», они ду-
мали, что многое меняют, но на самом 
деле этого не происходило. Сюрреализм 
посвятил себя другим вещам, например, 
коммунизму и Фрейду. <…> Они поте-
ряли чувство свободы. Им следовало 
изобрести свои собственные утопии и 
сформулировать свои собственные тео-
рии, вместо того чтобы брать на воору-
жение идеи других людей. Тогда они 
могли бы что-то сделать»4. Аргументы 
Дюшана подчеркивают тот факт, что, 
какими бы новаторами и революционе-
рами в искусстве ни ощущали себя при-
верженцы дадаизма и сюрреализма, их 
творения все же ограничивались опреде-
ленными требованиями к манере выра-
жения, навязываемыми художникам раз-
личными теоретическими положениями 
соответствующих доктрин. Хотя требо-
вания авангардных теорий и кардинально 
отличались от принятых ранее канонов 
художественного изображения, что силь-
но расширяло и трансформировало рам-



Бирмано-лолосский компонент в традиционной культуре народов Южного Китая... 
 

 

 189

ки искусства как такового, полной сво-
боды выражения они не предполагали. 
Тогда как Марсель Дюшан не признавал 
абсолютно никаких сдерживающих фак-
торов в игровом отношении к миру, заяв-
ляя об этом во всем, что он делал. 

Кульминация пророчески постмодер-
нистского мировоззрения Дюшана, анну-
лирующего любые системы координат и 
настаивающего на том, чтобы «показать 
человеку ограниченность его рассудка», 
фигурирует в придуманной самим ху-
дожником эпитафии на его могиле: 
«Кроме того, умирают всегда другие». В 
метафорическом смысле дух Марселя 
Дюшана действительно до сих пор живет 
и здравствует в экспериментальном ис-
кусстве ХХI века. 

Уникальная специфика творческого 
сознания художника формировалась под 
влиянием самых разных факторов. Нема-
ловажным представляется то, что в непо-
средственно артистической среде Дюшан 
всегда был окружен близкими по духу 
людьми, которые, так же как и он, проти-
вились любым правилам в искусстве и 
жизни. Друг его молодости Гийом Апол-
линер в каком-то смысле стоит у корней 
французского авангарда как такового — 
и как художник, и как теоретик искусст-
ва: масштабы его художественного мыш-
ления и осуществленных на практике 
идей вряд ли укладываются в рамки ка-
кого-либо отдельного направления. Не-
изменный бонвиван Франсис Пикабиа, в 
свою очередь, попросту отказывался 
принимать какие бы то ни было ограни-
чения даже на уровне повседневного су-
ществования и настаивал на проявлении 
своей безудержно яркой индивидуально-
сти в каждом новом творческом и соци-
альном акте. Что касается американца 
Ман Рэя, ему был присущ весьма сход-
ный с дюшановским интеллектуальный 
подход к искусству и миру в целом, что 
не позволяло ему серьезно увлечься ка-
кой-то одной эстетической доктриной. 
Кроме того, практически не зная фран-
цузского, Ман Рэй вряд ли мог иденти-
фицировать себя с господствующими в 
начале ХХ века в Париже дадаизмом или 

сюрреализмом, поскольку оба течения 
начинались как преимущественно лите-
ратурные. Таким образом, в профессио-
нальной среде Марсель Дюшан вращался 
среди людей, чей творческий экспери-
ментализм, подобно его собственному, 
развивался спонтанно, динамично и од-
новременно во всех направлениях. 

Кроме искусства у художника была 
еще одна, по крайней мере столь же важ-
ная, страсть в жизни, а именно — игра в 
шахматы, что в какой-то мере объясняет 
его сильную опору на интеллект в твор-
честве. На первый взгляд, холодная ма-
тематика шахмат представляется полной 
противоположностью тонкой и непред-
сказуемой поэзии искусства, в чем сам 
Дюшан прекрасно отдавал себе отчет. 
Однако ему удалось примирить эти про-
тивоположности уникальным образом: 
«В моей жизни шахматы и искусство 
стоят на противоположных полюсах, но 
не обманывайтесь. Шахматы — это не 
просто механическая функция. Они пла-
стичны, так сказать. Каждый раз, когда я 
передвигаю пешки на доске, я создаю 
новую форму, новый рисунок, и, таким 
образом, я удовлетворен постоянно ме-
няющимся контуром»5. Кроме «пластич-
ности», т. е. близости визуальному обра-
зу своей внутренней сущностью, шахма-
ты апеллировали к сознанию художника 
особой логикой, накладывая отпечаток 
на саму манеру его творческого мышле-
ния: «Не сказать, чтобы в шахматах не 
было логики. Шахматы заставляют быть 
логичным. Логика присутствует, но ее 
просто не видно»6. 

Показательно, что, подобно незримой 
шахматной логике, в модернистском ис-
кусстве, как правило, присутствует до-
вольно ярко выраженный внутренний 
смысл, недоступный большинству зрите-
лей, чья привычка рассматривать произ-
ведения искусства в радикально иной, 
«реалистичной», системе координат не 
позволяет увидеть и оценить суть экспе-
риментального арт-объекта. В этой свя-
зи неудивительно, что философия интел-
лектуальной игры, которой Марсель 
Дюшан был буквально одержим (суще-



КУЛЬТУРОЛОГИЯ 
 

 

 190

ствует историческое свидетельство о 
том, что первая жена художника однаж-
ды приклеила шахматные фигуры к дос-
ке, пытаясь хотя бы ненадолго привлечь 
внимание мужа к своей персоне — судя 
по всему, этот же поступок супруги по-
служил причиной скорого развода), при-
вела художника к радикально новатор-
скому пониманию процесса творчества 
как такового: «Шахматы, с другой сторо-
ны, демонстрируют чисто картезианское 
упражнение, то есть решение, которое 
вам надлежит принять, есть явление од-
ного порядка, а результат — иного. В 
искусстве я в конце концов достиг со-
стояния, в котором пожелал не прини-
мать более никаких решений, решений 
художественного порядка, так сказать. В 
шахматах, как и в искусстве, обнаружи-
вается форма механики, поскольку шах-
маты можно описать как движение фи-
гур, поедающих друг друга»7. 

Преследование вышеуказанной внут-
ренней «механики», присущей изобрази-
тельному искусству, немаловажно в све-
те решения Дюшана практически полно-
стью расстаться со статичным художест-
венным языком живописи в 1923 году. В 
сущности, он начал исследовать оптиче-
ские эффекты и природу движения за-
долго до этой даты, все еще работая в 
живописи: знаменитая картина Nude De-
scending a Staircase (Обнаженная, спус-
кающаяся по лестнице) представляет со-
бой определенное продолжение и моди-
фикацию статичной природы изобрази-
тельного искусства. По мнению критика, 
произведение, принесшее своему автору 
мировую славу, было «вне сомнения, ре-
зультатом конвергенции во внутреннем 
мире Дюшана самых разнообразных ин-
тересов, среди которых нельзя не учиты-
вать кинематограф, в то время находив-
шийся на начальном этапе своего разви-
тия, и разделение движений в «фотохро-
нографах», которые часто фигурировали 
в популярных журналах того времени»8. 
Одновременно отражая в картине не-
сколько фаз движения, Дюшан проверял 
адекватность своих полунаучных идей о 
природе художественного изображения и 

испытывал возможности зрительского 
восприятия путем создания «буквально-
го» образа движения. В интервью, дан-
ном на более позднем этапе жизни, Мар-
сель Дюшан достаточно четко формули-
рует свое художественное кредо в мо-
мент работы над картиной: «В Обнажен-
ной я хотел создать статичный образ 
движения: движение представляет собой 
абстракцию, дедукцию, осуществленную 
внутри картины, причем совершенно не-
понятно, действительно ли реальный че-
ловек спускается по столь же реальной 
лестнице. По сути, движение локализует-
ся в восприятии зрителя, который при-
вносит его в картину»9. 

Неудивительно, что позже художник 
приступил к более последовательному и 
радикальному творческому эксперимен-
ту, основанному на понятиях одновре-
менности и движения. С 1920 по 1926 год 
Марсель Дюшан работал в соавторстве с 
Ман Рэем над произведениями, состоя-
щими из плоских дисков, покрытых 
двухмерными геометрическими рисун-
ками, которые, вращаясь, создавали ил-
люзию трехмерности. Новая художест-
венная форма получила название рото-
рельеф, а серия работ, выполненная на ее 
основе, включала такие оригинальные 
произведения, как Rotary Glass Plates 
(1920) (Вращающиеся стеклянные дис-
ки), Rotary Demisphere (1925) (Вращаю-
щаяся полусфера), а также — уникаль-
ный эксперимент Марселя Дюшана в об-
ласти стереоскопического кино, вошед-
ший в историю культуры как Anémic Ci-
néma (1926) (Анемичное кино) и пред-
ставляющий собой «исследование визу-
альной и вербальной многомерности»10. 
В одном из интервью Дюшан буквально 
поражает заявлением о природе этого 
необычного фильма: «Мне не интересно 
было снимать кино как таковое; это был 
просто более практичный способ достичь 
оптических результатов. Когда люди го-
ворят, что я снимал кино, я отвечаю, что 
нет, я этого не делал, что это был удоб-
ный метод — я практически уверен в 
этом сейчас — достичь того, к чему я 
стремился. Более того, кино было удо-



Бирмано-лолосский компонент в традиционной культуре народов Южного Китая... 
 

 

 191

вольствием. Работа продвигалась по 
миллиметру, потому что у нас не было 
высокотехничных машин. <...> Оборудо-
вание было не в состоянии снять сцену 
на какой-то определенной скорости — 
все было жутко запутано — и, поскольку 
съемка шла довольно быстро, появлялся 
любопытный оптический эффект. В этой 
связи нам пришлось отказаться от меха-
нических средств и делать все самим»11. 
Таким образом, совмещение машинной и 
ручной техники во время работы над 
фильмом напоминало Дюшану его собст-
венную творческую манеру при создании 
докинематографических арт-объектов. 
Техническое несовершенство аппарату-
ры, недостаток знаний о потенциале ки-
нематографа как средства художественно-
го выражения и, самое главное, отсутствие 
четкого представления о том, что именно 
следует называть кино, привело художника 
к столь нестандартной оценке художест-
венной специфики Anémic Cinéma. 

Фильм, который его создатель отка-
зывался классифицировать как таковой, 
искренне полагая, что произведение яв-
ляется всего лишь продолжением опти-
ческих экспериментов, представляет со-
бой весьма любопытный результат худо-
жественного исследования эффекта 
трехмерности, производимого вращаю-
щимися дисками. В половине случаев 
данный эффект усиливается присутстви-
ем на поверхности круглых пластин 
фраз, насыщенных элементами языковой 
игры на основе аллитерации. Медленно 
вращаясь, диски с геометрическими спи-
ралями регулярно чередуются на экране 
с дисками, содержащими спирально на-
печатанные фразы, загадочная много-
мерность которых ставит под вопрос ста-
бильность и адекватность как восприятия 
оптических феноменов человеческим 
глазом, так и языка, который «служит 
социальным, «научным» гарантом прав-
ды»12. Именно такая интерпретация по-
зволяла дадаистам причислять фильм 
Марселя Дюшана к образцам своего ис-
кусства, ибо, намеренно или нет, Anémic 
Cinéma отдает дань уважения дадаист-
скому недоверию по отношению к куль-

турным мифам о «факте», «реальности» 
и «значении». 

В немалой степени кинематографиче-
ский проект Дюшана, исследующий 
«анемичную» природу кино, предваряют 
его знаменитые readymade, ибо они тоже 
преследуют цель деэстетизации искусст-
ва: «Визуальный опыт восприятия 
readymade характеризуется индиффе-
рентностью и анестезией, поскольку объ-
ект выбирается намеренно с учетом не-
хватки в нем «эстетической эмоции» и с 
целью защиты от «взгляда». Readymade, 
таким образом, представляет собой вы-
ражение как «визуальной индифферент-
ности», так и полного игнорирования 
критериев вкуса»13. Вышеупомянутая 
«нехватка эстетической эмоции» и «ви-
зуальная индифферентность», присущая 
арт-объектам Дюшана, проявляются 
постепенно, по мере того, как предметы 
повседневного быта приобретают в руках 
художника статус произведения искусст-
ва. Выбранные объекты, целенаправлен-
но извлеченные из присущего им быто-
вого контекста и выставленные в про-
странстве художественной галереи, ли-
шаются своего условно принятого соци-
ального значения и рабочей функции. 

Необходимо, однако, помнить, что 
традиционное восприятие искусства в 
начале ХХ века, хоть уже и значительно 
дестабилизированное авангардными экс-
периментами самого разного толка, все 
же не было еще готово к столь радикаль-
ным «пощечинам общественному вкусу» 
как дюшановские readymade: «Легко 
представить себе, что могло означать в 
1920-е или 1930-е годы выставить пред-
мет домашнего хозяйства как произведе-
ние искусства в обычной галерее»14. На-
стойчивость, с которой Дюшан вводил 
новый художественный жанр в контекст 
выставочного пространства, говорит о 
том, что для него он был не просто од-
ним из способом реализации типично 
авангардного стремления досадить обы-
вательской аудитории, но серьезным 
творческим предприятием, основанным 
на соответствующей эстетической тео-
рии. Как заявлял сам художник, его «ин-



КУЛЬТУРОЛОГИЯ 
 

 

 192

тересовали идеи, а не просто визуальные 
продукты». Утверждая, что он «хотел 
снова поставить живопись на службу 
рассудка», Дюшан полагал, что его соб-
ственные творения надлежало рассмат-
ривать как одновременно «интеллекту-
альные» и «литературные»15. В сущно-
сти, названия дюшановских readymade 
ярко демонстрируют нетрадиционное 
отношение их автора к языковой систе-
ме, его стремление интерпретировать 
звуковую и графическую оболочку слов 
как некую данность, отдельную от се-
мантического значения. 

Исследователи часто отмечают смесь 
вербального и визуального в искусстве 
Марселя Дюшана: «Принимая во внима-
ние присущее ему движение по вращаю-
щейся оси слов и образов <…>, творче-
ство Дюшана в целом обладает лингвис-
тическими, хотя и не литературными, кон-
нотациями на том основании, что язык по-
стоянно вторгается в пластические искус-
ства, посягая на визуальность»16. 

Действительно, нарочитая «деконтек-
стуализация» предметов повседневного 
быта в рамках дюшановских арт-
объектов становится еще более очевид-
ной за счет аллитерационных и полисе-
мантических названий, являющихся «не-
отъемлемой характеристикой readymade», 
поскольку в данном случае вербальный 
компонент усиливает «дисфункциональ-
ность» пластического посредством «се-
мантической диссоциации»17. Дюшан 
также часто играет омонимами с целью 
генерирования множественности значе-
ний в каждом слове и, соответственно, 
уничтожения самой возможности кон-
кретной семантической идентификации. 
Смещая семантические поля, накладывая 
их одно на другое, художник достигает 
желаемого эффекта отсутствия смысла, 
т. е. игровой бессмыслицы, демонстри-
рующей «человеку ограниченность его 
рассудка». Более того, Дюшан пытается 
провести параллели между современны-
ми ему экспериментами в изобразитель-
ном искусстве и комбинаторными воз-
можностями языка: «Иногда начинают 
просвечивать четыре или пять разных 

уровней значения. Если вводишь знако-
мое слово в чуждую ему атмосферу, по-
лучается что-то сравнимое с искажением 
в живописи, что-то удивительное и но-
вое»18. По сути, readymade Дюшана де-
монстрируют единообразие художест-
венной интерпретации материальных и 
вербальных компонентов: и предметы, и 
слова лишаются своих социально отве-
денных качеств именно за счет локализа-
ции в «чуждой им атмосфере» галерей-
ного пространства с целью получить 
«что-то удивительное и новое». 

Readymade как жанр представляет со-
бой весьма последовательную манифе-
стацию взглядов Дюшана на природу 
современного искусства, предполагаю-
щих, что «искусство все более принимает 
форму знака, если хотите; оно больше не 
ограничивается декоративной ролью»19. 
В свете последнего утверждения неуди-
вительно, что арт-объекты Дюшана за-
частую анализируются в контексте сос-
сюровской теории знака20. Высоко сис-
тематичный ум художника, совмещен-
ный с его страстью к визуальной пла-
стичности, даже заставил Дюшана пред-
принять попытку перевести «значимость 
языка из слов в знаки, в визуальное вы-
ражение слова, похожее на китайские 
идеограммы»21. 

Это стремление найти визуальный эк-
вивалент вербальной системы сопоста-
вим, в числе прочего, с желанием совре-
менника Дюшана, режиссера Рене Клэра, 
создать некий кинематографический 
язык и обучить зрителей воспринимать 
кинокадры крупного плана как единицы 
значения, сходные со словами. При этом 
дюшановский подход более теоретичен и 
сложен, очевидно, опять же под влияни-
ем шахматной страсти. Художник плани-
ровал искать так называемые «исходные» 
слова по аналогии с числами, которые 
делятся только сами на себя или на целое 
число. Следующим шагом должно было 
стать замещение этих исходных слов но-
выми условными знаками, причем раз-
личные синтаксические элементы долж-
ны были быть представлены в этой сис-
теме цветовыми вариациями. Позже 



Бирмано-лолосский компонент в традиционной культуре народов Южного Китая... 
 

 

 193

Дюшан предположил, что части больших 
предметов в кинокадрах крупного плана 
могли заменить язык «словарем знаков», 
свободных от условных лингвистических 
ассоциаций. Обладая «абсолютной со-
противляемостью к атаке значений и 
всех правил синтаксиса», эти знаки 
сформировали бы так называемый «изо-
бразительный номинализм»22. И вновь 
readymade как особый художественный 
жанр свободно вписывается в эту тео-
рию, ибо пластично-вербальная сущ-
ность дюшановских арт-объектов со-
стоит из бытовых предметов, снабжен-
ных непредсказуемыми названиями, и 
представляет собой своеобразную пара-
дигму визуального языка — «изобрази-
тельного номинализма». Взаимная кон-
текстуализация визуальных и вербаль-
ных элементов делает очевидным тот 
факт, что эстетическое изображение «ка-
сается не столько самих объектов <…>, 
сколько взаимодействия значений в ви-
зуальном и дискурсивном контексте», а 
readymade как таковой является «комби-
нацией визуальных и вербальных знаков, 
трехмерной эмблемой, в рамках которой 
визуальный и дискурсивный компоненты 
противопоставлены друг другу как слова 
внутри языка»23. 

Ведущим художественным принци-
пом Дюшана, организующим столь гар-
моничное сочетание вербального и визу-
ального, становится многоуровневая игра 
значений, стирающая грань между раз-
личными «медиа» в рамках одного про-
изведения. Взаимопроникаемыми стано-
вятся при этом и границы между непо-
средственным пространством произведе-
ния, с одной стороны, и «реальным» про-
странством галереи и зрителя в ней — с 
другой, ибо множественность подразу-
меваемых значений, содержащихся в вер-
бальных и визуальных аспектах 
readymade, проистекает из «амбивалент-
ности жизни и открытости языка»24. 
Языковые игры Дюшана часто содержат 
тонкие метафорические утверждения о 
жизни и об искусстве, демонстрирующие 
предельную «зыбкость» и расплывча-
тость грани между двумя понятиями. 

Различные уровни значения еще ярче 
выявляют отсутствие абсолютной точки 
отсчета, растворение соссюровского оз-
начаемого в нескончаемом потоке озна-
чающих, выраженных посредством са-
мых разных «медиа» и постоянно взаи-
модействующих друг с другом. 

В этом отношении кинематографиче-
ский проект Дюшана, состоящий из девя-
ти рельефных надписей, чередующихся с 
десятью спиральными изображениями на 
вращающихся дисках, выглядит как про-
должение экспериментов художника в 
жанре readymade. Водруженные на коле-
со, роторельефы Дюшана представляют 
собой многокомпонентные арт-объекты, 
приведенные в движение: «Референт и 
материальная основа или опора Anémic 
Cinéma сами по себе являются комбина-
цией различных readymade — вернее, 
противопоставлением оптического гра-
фического исследования и произведения 
в жанре readymade»25. Художник настаи-
вал на том, что диски, снятые в Anémic 
Cinéma, следует воспринимать как «ки-
нетические картины». Это позволяет ис-
следователям утверждать, что «фильм 
Дюшана, строго говоря, не является при-
мером кинематографического произве-
дения, поскольку представляет собой по-
пытку кинетических решений изобрази-
тельных проблем»26. 

По сути, в Anémic Cinéma художник 
попытался в буквальном смысле упразд-
нить различие между статичным образом 
и подвижным, фиксируя результат своих 
творческих исследований на кинопленке. 
Будучи столь необычным образцом «не-
кинематографичного» кино, Anémic 
Cinéma разрушает каноны как традици-
онного, так и абстрактного кинематогра-
фа, ставя под вопрос сам визуально-
эстетический статус образа. Зрителя на-
меренно и искусно запутывают в автома-
тическом оптическом восприятии сход-
ных кадров фильма: хотя технически ме-
жду дисками со словами и дисками со 
спиралями нет никакой разницы, реакция 
зрителя на два типа образов неодинакова. 
Когда на экране появляются «спираль-
ные» диски, глаз воспринимает их как 



КУЛЬТУРОЛОГИЯ 
 

 

 194

некую целостность, при том что подвиж-
ность изображения вводит оптическую 
иллюзию трехмерности: «Некоторые 
спирали, кажется, выступают из плоского 
экрана наружу, другие выглядят как ко-
нические углубления»27. В то же время 
диски со словами выглядят абсолютно 
плоскими благодаря автоматизму зри-
тельского «рефлекса на знакомую орфо-
графию латинского алфавита»28, которая 
обычно фигурирует на плоской поверх-
ности страницы. Завораживающая и мно-
гогранная природа кадров Anémic Cinéma 
усиливается цикличным вращением дис-
ков, которое локализует движение внут-
ри кадра и тем самым противостоит «ли-
нейному движению фильма в целом»29. 
Тема круга и цикличной повторяемости 
событий весьма характерна как для евро-
пейского искусства и литературы эпохи 
модернизма, так и для французского экс-
периментального кинематографа 1920-х 
годов — чему, в частности, свидетельст-
вуют в числе прочих фильмы Ман Рэя, 
Фернана Леже и Рене Клэра. 

По сути, единственное линейное дви-
жение в на редкость «круглом» фильме 
Дюшана присутствует в самом начале, 
когда два слова из названия, Anémic и 
Cinéma, появляются на экране как диаго-
нально поставленные зеркала, предпола-
гающие бесконечную перспективу, раз-
вернутую по направлению к зрителю. 
Визуально начальный кадр может быть 
интерпретирован как вызов современным 
изобразительным канонам: «Перспекти-
визм традиционной живописи здесь аб-
сурдным образом разворачивается к зри-
телю, что порождает тот эффект глуби-
ны, который позже создается движением 
спирали, воспринимаемой трехмерно и 
проникающей в пространство зрителя»30. 

 Таким образом, Марсель Дюшан де-
лает попытку запутать зрителя по отно-
шению к грани между пространством 
произведения и его собственным физиче-
ским пространством. Поскольку спирали 
имеют тенденцию постоянно вторгаться 
в «реальность» зрителя, любая попытка с 
его стороны создать во время просмотра 
фильма стабильную структуру «реально-

го» и «художественного» пространства 
блокируется. Более того, чтобы прочи-
тать слова на дисках, зрителю приходит-
ся адаптироваться к манере проекции: 
либо двигаться вместе с роторельефами, 
отрицая, таким образом, факт их под-
вижности, либо выбрать фиксированное 
положение, из которого можно читать 
каждое слово по мере его прохождения 
через определенную точку на экране. Во 
время такого необычного просмотра су-
ществование четкой грани между субъ-
ектом и объектом взгляда, так же как и 
их сущность, ставится под вопрос. В сво-
ем движении вращающиеся диски напо-
минают форму глаза. Эта иллюзия усу-
губляется тем, что роторельефы враща-
ются в противоположных направлениях 
и мерцающий свет постоянно мешает 
прочтению фраз, что создает эффект ес-
тественного моргания. Глаз зрителя, та-
ким образом, как бы присутствует одно-
временно по обе стороны экрана: «Фильм 
графически обыгрывает переход от субъ-
екта к объекту взгляда посредством агг-
лютинации общего элемента, глаза, слу-
жащего одновременно генератором и 
когнитивного значения, и восприятия»31. 

Сходным образом языковые игры 
Дюшана, включая переходы с француз-
ского на английское написание одного и 
того же слова, приводят к упразднению 
любых фиксированных, культурно при-
писанных значений и сводят на нет по-
пытки зрителя установить какое-либо 
конкретное понимание фраз, функциони-
рующих как своеобразные субтитры к 
визуальным образам. Анаграмматическая 
игра в названии Anémic Cinéma, так же, 
как и та, что содержится в девяти алли-
терационных предложениях на дисках, 
исключает зрителя из логики фильма и 
процесса кинематографической репре-
зентации, не позволяя ему выявить хоть 
сколько-нибудь объективный «смысл». 
Таким образом, тенденция Anémic 
Cinéma к нарушению традиционной зри-
тельской позиции развивается одновре-
менно в различных направлениях — гра-
фическом, при помощи спиральных ро-
торельефов, и лингвистическом — по-



Бирмано-лолосский компонент в традиционной культуре народов Южного Китая... 
 

 

 195

средством языковой игры внутри вер-
бальных компонентов фильма. При этом 
ротационное движение усиливает зри-
тельское ощущение постоянного балан-
сирования произведения между много-
численными «смыслами». Слово и изо-
бражение обмениваются присущими им 
характеристиками и становятся глубоко 
взаимозависимыми, поскольку оба соз-
дают иллюзию «глубины»: трехмерной, 
пространственной — в случае спираль-
ной графики и лингвистической, смысло-
вой, генерируемой грамматической 
структурой — в случае вращающихся 
текстов. Однако невозможность иденти-
фикации с демонстрируемым материалом 
сводит типичную реакцию на фильм к 
«сомнению и безразличию, анестези-
рующему зрителя как к чисто визуально-
му, так и к дискурсивному опыту»32. 

Как будто продолжая играючи деста-
билизировать условную модель мира в 
воспринимающем сознании, Anémic cinéma 
демонстрирует еще один аспект своей 
внутренней природы: оптический эффект 
медленного «наступления и отступления 
откровенно наводит на мысль о знакомом 
эротическом движении, которое подчер-
кивается и имитируется самими текста-
ми. Различия между словом и изображе-
нием стираются, поскольку оба вовлече-
ны в пульсирующие движения с тонким 
эротическим намеком»33. Сексуальный 
аспект действительно явно присутствует 
на протяжении всего фильма, начиная с 
непосредственного содержания текстов 
на дисках и заканчивая дюшановским 
автографом в финале. Метафорическая 
интерпретация фразы Avez vous déjà mis 
la moëlle de l’épée dans le poêle de 
l’aimée? (Вы уже вложили сердцевину 
шпаги в печь любимой?) усложняется по-
средством языковой игры за счет значе-
ния le poêle как «покрова на гроб», что 
подразумевает оппозицию Эроса, бога 
любви, и Танатоса, бога смерти, и под-
черкивает конечную безразличность, 
своего рода «анемичность» любого ху-
дожественного языка — как вербального, 
так и визуального. Подобное преоблада-
ние переносного смысла в текстах на 

дисках, в свою очередь, приводит к рас-
ширению интерпретации графических 
спиральных образов. Сексуальность, за-
трагиваемая в фильме, не может быть 
локализована ни в буквальном значении 
вербальных текстов, ни в оптических ил-
люзиях как таковых: «Кульминационный 
рефлекс зрительского сознания «вчиты-
вает» метафорический смысл одной час-
ти в другую. Дюшан предполагает, что 
кинематограф анемичен, поскольку зави-
сит от подобного руководства»34. 

Anémic Cinéma, по сути, ставит под 
вопрос статус субтитров в немом кино, 
которое предполагает определенное ра-
венство вербального и визуального об-
раза. Частично кинематографический 
юмор Дюшана происходит именно из 
признания, что опыт просмотра немых 
фильмов состоял именно из чередования 
чтения субтитров и восприятия визуаль-
ных образов. Художник просто доводит 
это положение до логического предела: 
каждому образу, предложенному в 
Anémic Cinéma, соответствует вербальное 
утверждение, на первый взгляд, не 
имеющее никакой связи с кадром, кото-
рый оно как бы комментирует. В то же 
время, диски с вербальными текстами 
производят ощутимый аудиторный эф-
фект в воображении зрителя, подключая, 
таким образом, иной тип автоматизма, 
против которого воспринимающее соз-
нание, социально структурированное 
языковой системой, беспомощно. 

Таким образом, фильм Дюшана под-
разумевает, что кино по сути своей ане-
мично, потому что оно локализуется и 
развивается в сознании зрителя посред-
ством автоматических реакций. На самом 
деле нас только заставляют верить, что 
сменяющие друг друга статичные кадры 
двигаются, что их плоскость трехмерна и 
что они логически связаны со своими 
субтитрами. «В каком-то смысле подоб-
но readymade, выстраивающим двойную 
игровую структуру между объектом и 
его названием»35, сущность Anémic 
Cinéma Марселя Дюшана может быть 
локализована только где-то между визу-
альной формой и буквальным значением. 



КУЛЬТУРОЛОГИЯ 
 

 

 196

Подводя итоги анализа, можно утвер-
ждать, что, какими бы смелыми и неод-
нозначными ни были эксперименты в 
мировом искусстве начала ХХ века, 
мультимедийное творчество Марселя 
Дюшана в 1920-е годы удивительным 
образом опережало свое и без того весь-
ма динамичное время. Разнообразные 
readymade и сложно классифицируемое 
произведение Anémic Cinéma представ-
ляли собой совершенно новое направле-
ние в абстрактном искусстве. Последнее, 
кроме того, параллельно имело глубокий 
резонанс в более конкретной области: 
благодаря оптической иллюзии, которую 
оно создает, Anémic Cinéma «указывает в 
направлении все еще далекого синема-
скопа»36. Парадокс заключался в том, что 
фильм, который его создатель задумывал 
как произведение совсем иного порядка, 
оказался пророческим и глубоко концеп-
туальным для технического развития ки-
нематографа как такового. Для самого же 
Дюшана «это было чем-то вроде заклю-
чения и окончания долгого поиска»37. 
Представляется важным тот факт, что 
Anémic Cinéma навсегда остался единст-
венным высказыванием Дюшана о кино 
на языке кинематографии. Думается, ху-
дожник и не мог показать миру больше, 
чем показал, поскольку в каком-то смыс-
ле даже сегодняшнее ультрасовременное 
искусство не так уж много добавило к 
его творческому эксперименту. Сравни-
тельно молодое деконструктивистское 
направление в философии и литературо-
ведении, ассоциирующееся с именами 
Жака Дерриды и Поля де Мана, по сути, 
практикует именно то, что Дюшан делал 
в своем искусстве на полстолетия рань-
ше. Центральная задача критики декон-
структивистов заключается в том, чтобы 
обнаружить «везде в операциях языка 
опровержение стабильного значения и 
фиксированных референтов, что Дюшан 
пытался осуществить в своих лингвисти-
ческих работах и экспериментах»38. Та-
ким образом, Марсель Дюшан на сего-
дняшний день предстает как художник, 
обладавший необычайно пророческим 
философским мироощущением, что де-

лает его эмблематичной фигурой в глазах 
деконструктивистов. В понимании Дю-
шана, все, что существует в трехмерном 
пространстве, является всего лишь «про-
екцией», «изображением» или «отраже-
нием» невидимых вещей, которые суще-
ствуют в ином мире более высокого по-
рядка. Поскольку наши органы зрения ог-
раничены тремя измерениями, этого выс-
шего мира можно достичь только посред-
ством воображения, что делает задачу осо-
бенно заманчивой для художника. В тео-
рии Дюшана понятие четвертого измере-
ния «служит для описания этого гипотети-
ческого иного мира», где «все объекты яв-
ляются образами других невидимых объ-
ектов, которые сами тоже есть образы»39. 

Так как аналогия может быть продол-
жена на следующих уровнях до беско-
нечности, в сознании Дюшана Вселенная 
представляет собой «бесконечный тон-
нель из зеркал, проекций и иллюзий. По-
скольку наше понимание имеет дело 
только с внешним видом и не сталкива-
ется с реальными объектами как таковы-
ми, то, что некоторые философы назы-
вают объективной реальностью, в прин-
ципе неузнаваемо»40. Должно быть, 
именно данное направление мысли ху-
дожника позволило ведущему философу 
постмодернизма Жану-Франсуа Лиотару 
заявить, что «многие формы дюшанов-
ского отрицания того, что мир обладает 
порядком, способным поддерживать ста-
бильные рациональные отношения меж-
ду вещами, могут служить постоянным 
стимулом вновь и вновь открывать неод-
нородность и безудержную текучесть, 
лежащую под нашими никогда не кон-
чающимися попытками упорядочить 
опыт»41. Неслучайно арт-объекты и об-
разы Дюшана выстраиваются на пересе-
чении самых разных границ и «медиа», 
становясь символами постмодернистской 
эстетической революции, так же как в 
свое время они были символами совре-
менных Дюшану движений. 

Многогранные художественные экс-
перименты Марселя Дюшана, основан-
ные на мысли о том, что искусство теряет 
свою декоративную роль и «становится 



Бирмано-лолосский компонент в традиционной культуре народов Южного Китая... 
 

 

 197

знаком», привели к возникновению поня-
тия трехмерного мультимедийного мон-
тажа. Readymade предвосхищают весьма 
популярный в постмодернистском искус-
стве жанр инсталляции. Понятие худо-
жественной инсталляции при этом под-
разумевает целый ансамбль практик, 
приводящих к упразднению границ меж-
ду пространством художественного про-
изведения и непосредственным про-
странством зрителя: «Инсталляция под-
разумевает не только искусство и его 
границы, но также постоянное сближе-
ние, даже сплетение искусства и жизни». 
В этом смысле неудивительно, что «объ-

екты-инсталляции Дюшана маркируют 
начало движения, которое привело к соз-
данию современных инсталляций», по-
скольку в них «пространство и время са-
ми по себе представляют материал для 
художественного творчества»42. Прини-
мая все это во внимание и помня о неве-
роятной новизне уникального кинемато-
графического проекта Дюшана, трудно 
не осознавать, что этому невероятно 
плодовитому художнику оставалось сде-
лать всего один шаг, чтобы подарить ми-
ру искусство видеоинсталляций на пол-
века раньше, чем это случилось в дейст-
вительности. 

 
ПРИМЕЧАНИЯ 

 
1 Chassey E. d., Ed. American Art: 1908–1947. From Winslow Homer to Jackson Pollock. Paris: Edi-

tions de la Réunion des musées nationaux, 2001. Р. 104. 
2 Seigel J. The Private Worlds of Marcel Duchamp: Desire, Liberation, and the Self. Berkeley-Los An-

geles-London, University of California Press, 1995. Р. 10. 
3 Berswordt-Wallrabe, K. v., Ed. Marcel Duchamp Respirateur. Bonn: Staatliches Museum 

Schwerin/Hatje Cantz, 1999. Р. 98. 
4 Там же. 
5 Там же. С. 74. 
6 Там же. 
7 Там же. С. 75. 
8 Lebel R. Marcel Duchamp. New York, Grove Press, Inc., 1959. Р. 8. 
9 Cabane P. Dialogues with Marcel Duchamp. London: Thames & Hudson, 1971. 
10 Kovacs S. From Enchantment to Rage: The Story of Surrealist Cinema. London and Toronto, Asso-

ciated University Presses, 1980. Р. 122. 
11 Cabane P. Цитир. соч. С. 68. 
12 Kuenzli R., Ed. Dada and Surrealist Film. Cambridge, Mass. & London, The MIT Press, 1998. Р. 2. 
13 Judovitz D. Anemic Vision in Duchamp: Cinema as Readymade. Dada and Surrealist Film. R. Kuen-

zli. Cambridge, Mass. & London, The MIT Press, 1996. Р. 46–57. 
14 Moure G. Marcel Duchamp. London, Thames & Hudson, 1988. Р. 17. 
15 Kuenzli R., Naumann F. M., Eds. Marcel Duchamp: Artist of the Century. Cambridge, Mass. & Lon-

don, The MIT Press, 1989. Р. 6. 
16 Moure G. Цитир. соч. С. 15. 
17 Там же. С. 17. 
18 Graulich G. Neither Visual nor Cerebral: Duchamp as a Pioneer of a Conceptual Approach to Art. 

Marcel Duchamp Respirateur. K. v. Berswordt-Wallrabe. Bonn, Staatliches Museum Schwerin/Hatje Cantz, 
1999. Р. 79–118. 

19 Kuenzli R. and Naumann F. M., Eds. Указ. соч. Р. 6. 
20 Taylor M. R. «Blind Man's Bluff»: Marcel Duchamp's Fountain and the Reception of the Ready-

mades, 1913-1968. Courtauld Institute of Art. London, University of London, 1998. Р. 297. 
21 Judovitz D. Цитир.  соч. С. 47. 
22 Moure G. Цитир. соч. С. 16. 
23 Judovitz D. Цитир. соч. С. 48. 
24 Graulich G. Цитир.  соч. С. 90. 
25 Judovitz D. Цитир.  соч. С. 50. 
26 Там же. С. 46. 
27 Sitney A. P. Modernist Montage: the Obscurity of Vision in Cinema and Literature. New York: Co-

lumbia University Press, 1990. Р. 23. 
28 Там же. С. 23. 



КУЛЬТУРОЛОГИЯ 
 

 

 198

29 Judovitz D. Цитир. соч. С. 52. 
30 Adcock C. Duchamp's Eroticism: A Mathematical Analysis. Marcel Duchamp: Artist of the Century. 

R. Kuenzli and F. M. Naumann (eds.). Cambridge, Mass. & London: The MIT Press, 1989. Р. 149–167. 
31 Judovitz D. Цитир. соч. С. 51. 
32 Там же. С. 48. 
33 Liebman S. Un Chien andalou: The Talking Cure. Dada and Surrealist Film. R. Kuenzli. Cambridge, 

Mass. & London, The MIT Press, 1998. Р. 143–158. 
34 Sitney A. P. Цитир. соч. С. 25. 
35 Judovitz D. Цитир. соч. С. 46–47. 
36 Lebel R. Цитир. соч. С. 51. 
37 Там же. 
38 Seigel J. Цитир. соч. С. 159–160. 
39 Molderings H. The Bicycle Wheel and the Bottle Rack: Marcel Duchamp as a Sculptor. Marcel 

Duchamp Respirateur. K. v. Berswordt-Wallrabe. Bonn, Staatliches Museum Schwerin/Hatje Cantz, 1999. 
Р. 166. 

40 Там же. 
41 Seigel J. Цитир. соч. С. 248. 
42 Jang Y.-G. L'Objet duchampien. Paris, L'Harmattan, 2001. Р. 126. 
 

E. Domaratskaya 
 

EXPERIMENTAL ART OF MARCEL DUCHAMP 
 

The article deals with the study of Marcel Duchamp’s creative experiment in the field of 
cinema and three-dimensional montage, to the influence of aesthetic views on the transforma-
tion of the very concept of «art» in the 20th century. A case study of Anaemic Cinema (1926) 
is offered to show Duchamp’s impact on stereoscopic cinema and the genre of (video) instal-
lation. 

 
 
 

В. В. Бабияк 
 

ТРАДИЦИИ И НОВАТОРСТВО 
В ХУДОЖЕСТВЕННОМ ОБРАЗОВАНИИ 

(ИСТОРИКО-ИСКУССТВОВЕДЧЕСКИЙ АСПЕКТ) 
 

В статье поднимается проблема взаимодействия и диалектического сосущество-
вания традиционного и новаторского в академической художественной школе как ди-
намической целостности. Утверждается, что с позиций исторической детерминиро-
ванности художественных процессов основой зарождения ретроспективных тенден-
ций и неонаправлений в изобразительном искусстве и его школе является циклическая 
закономерность появления тенденций переоценки художественно-эстетических цен-
ностей прошлого, предполагающей интерпретацию или частичное обновление их со-
держания при наследственном сохранении художественно-пластического суверени-
тета своей протоосновы. На примере обзорного анализа эволюции петербургской ху-
дожественной школы конца XVIII — начала XX века доказывается необходимость бе-
режного наследования системы художественно-педагогических стереотипов и, пре-
жде всего, в области преподавания учебного рисунка как причинно-следственного 
фактора эффективности художественно-образовательных процессов. 

 
Вековечная проблема смены и преем-

ственности, феномен неустанного боре-
ния и непреходящей взаимозависимости 
нового и старого, консерватизма и нова-
торства, традиционного и необычайного, 

быть может, и есть моторный фактор 
удивительных исторических метаморфоз 
всего сущего, а раз так, то — и самого 
искусства вкупе с бессменным храните-
лем его традиций — художественной 




