
ФИЛОСОФИЯ 
 

 122

3. Касавин И. Т. Социальная эпистемология как эпистемологическая проблема // Эпистемология & 
философия науки. 2007.Т. XIV. № 4. В этом номере журнала опубликованы также статьи Н. М. Смирно-
вой, В. Н. Поруса, Е. А. Мамчур, Е. Л. Чертковой, Б. И. Пружинина, Л. А. Марковой, В. П. Филатовой, 
А. Ю. Антоновского, посвященные проблемам и перспективам социальной эпистемологии. 

4. Коллингвуд Р. Дж. Идея истории. Автобиография. М., 1980. 
5. Левада Ю. А. Историческое сознание и научный метод // Философские проблемы исторической 

науки / под ред. А. В. Гулыги и Ю. А. Левады. М., 1969.  
6. Порус В. Н. Как возможна «социальная эпистемология»? // Эпистемология & философия науки. 

2007. Т. XIV. № 4.  
7. Ясперс К. Смысл и назначение истории. М., 1991.  
8. Goldmann A. Foundations of Social Epistemics // Synthese. 1987. V. 73. P. 109-144. S. Fuller. On 

Regulating What is Known: A Way to Social Epistemology // Synthese. 1987.V. 73.  
9. Monadologie // Husserliana / Hrsg. R. Boehm. Bd. 8, 1959.  
10. The Norton Dictionary of the Modern Thought // A. Bullock, S. Tromberley. Norton, 1999. Цит. по 

личной странице С. Фуллера. URL: http://www.warwick.ac.uk/~sysdt/socialepist.html 
 

REFERENCES 
 

1. Garen E. Istoriya v mirovozzrenii Vozrozhdeniya // E. Garen. Problemy ital'yanskogo Voz-
rozhdeniya. M., 1986.  

2. Dudnik S. I. Istoriya i istoricheskoye soznaniye // Ya. (A. Slinin) i MY: k 70-letiyu professora 
Yaroslava Anatol'yevicha Slinina. SPb., 2002. Tsit. po ssylke. URL: 
http://anthropology.ru/ru/texts/dudnik/ slinin.html 

3. Kasavin I. T. Sotsial'naya epistemologiya kak epistemologicheskaya problema // Epistemologiya 
& filosofiya nauki. 2007.T. XIV. N 4. V etom nomere zhurnala opublikovany takzhe stat'i N. M. Smirno-
voy, V. N. Porusa, E. A. Mamchur, E. L. Chertkovoy, B. I. Pruzhinina, L. A. Markovoy, V. P. Filatovoy, 
A. Yu. Antonovskogo, posvyashchennye problemam i perspektivam sotsial'noy epistemologii. 

4. Kollingvud R. Dzh. Ideya istorii. Avtobiografiya. M., 1980. 
5. Levada Yu. A. Istoricheskoye soznaniye i nauchny metod // Filosofskiye problemy istoricheskoy 

nauki / pod red. A. V. Gulygi i Yu. A. Levady. M., 1969.  
6. Porus V. N. Kak vozmozhna «sotsial'naya epistemologiya»? // Epistemologiya & filosofiya nauki. 

2007. T. XIV. N 4.  
7. Yaspers K. Smysl i naznacheniye istorii. M., 1991. 
8. Goldmann A. Foundations of Social Epistemics // Synthese. 1987. V. 73. P. 109-144. S. Fuller. On 

Regulating What is Known: A Way to Social Epistemology // Synthese. 1987.V. 73.  
9. Monadologiye // Husserliana / Hrsg. R. Boehm. Bd. 8, 1959.  
10. The Norton Dictionary of the Modern Thought // A. Bullock, S. Tromberley. Norton, 1999. Цит. 

по личной странице С. Фуллера. URL: http://www.warwick.ac.uk/~sysdt/socialepist.html 
 
 
 

Д. Г. Попов  
 

ЛОКАЛЬНЫЕ ЦИВИЛИЗАЦИИ И ЦИВИЛИЗАЦИОННЫЕ ПРОТИВОРЕЧИЯ:  
ОПЫТ ПОСТГЛОБАЛИЗАЦИИ 

 
Работа представлена кафедрой истории философии РГПУ им. А. И. Герцена.  
Научный руководитель – доктор философских наук, профессор А. А. Грякалов  

 
В статье рассматриваются цивилизационные конфликты с позиции фило-

софско-культурологических теорий. Автор основное внимание сосредотачива-
ет на анализе нелинейных подходов к пониманию цивилизации, культурно-



Локальные цивилизации и цивилизационные противоречия: опыт постглобализации 
 

 123

исторического развития и кризисных процессов в современной истории, в том 
числе на концепции С. Хантингтона. 

Ключевые слова: цивилизационные конфликты, нелинейный подход, кон-
цепция С. Хантингтона, этнические и религиозные противоречия. 

 
D. Popov  

 
LOCAL CIVILISATIONS AND CIVILISATION CONTRADICTIONS:  

POSTGLOBALISATION EXPERIENCE  
 

The article deals with consideration of civilisation conflicts according to the phi-
losophical and cultural theories. Special attention is paid to the analysis of the nonlin-
ear approaches to the comprehension of a civilisation, cultural and historical devel-
opment and crisis processes in modern history, S. Huntington’s concept in particular. 

Key words: civilisation conflicts, nonlinear approaches, S. Huntington’s concept, 
ethnic and religious contradictions. 

 
Завершение эпохи противостояния двух 

сверхдержав на основе идеологического фак-
тора, распад СССР и Югославии, образова-
ние новых мировых экономических и поли-
тических центров, этнические и религиозные 
конфликты по всему миру поставило поли-
тологию, геополитику, социологию перед 
необходимостью поиска новых философско-
теоретических подходов для объяснения и 
понимания происходящих в мире процессов. 
При этом в условиях уменьшения идеологи-
ческих противоречий между государствами 
культурно-религиозные и этнокультурные 
различия становятся все более актуальными. 
Классовые конфликты в современном мире 
отходят на задний план. «Трудно с позиции 
классовой борьбы объяснить причины краха 
социалистических режимов, распад Совет-
ского Союза, войны в Боснии, Закавказье, 
Афганистане, Руанде и т. д.» [6, с. 5]. В новых 
международных условиях начала 1990-х гг. 
мнение ряда ученых сводится к тому, что 
противоборство основных социально-эконо-
мических систем не является определяющей 
тенденцией современного мирового разви-
тия. Уязвимость формационного видения ис-
тории с такой позиции состоит именно в од-
нолинейном представлении об истории как 
процессе смены одной формации другой, не-
избежно упрощающее ее, лишающее ее всего 
богатства связей и отношений [7, с. 50]. 

Глобальный мир, покончив с идеологи-
ческим противостоянием и разделением на 

социально-экономические системы, вступил 
в новую эпоху своего исторического разви-
тия – разделения по культурно-цивилиза-
ционным параметрам, что влечет за собой 
возможное противостояние между цивилиза-
циями. В этом понимании проблемы одним 
из наиболее перспективных и эвристических 
все чаще выступает «цивилизационный под-
ход». Именно с его позиций Сэмюэль Хан-
тингтон попробовал описать происходящие в 
мире события и свой взгляд на будущее мира. 

Формирование хантингтоновской кон-
цепции мироустройства, основанной на ци-
вилизационности и культурной идентично-
сти, находилось под прямым воздействием 
культурно-цивилизационной среды. Здесь в 
качестве среды воспринимается накоплен-
ный многовековой теоретико-методологиче-
ский, историко-культурный, философский и 
эмпирический опыт в изучении истории, ха-
рактера и динамики развития цивилизации.  
В широком смысле под цивилизацией пони-
мается общечеловеческая общность как еди-
ное и неразрывное целое. Человечество вы-
ступает как взаимосвязанная цивилизацион-
ная система, функционирующая на основе 
общекультурных ценностей, взаимного учета 
интересов отдельных государств и групп го-
сударств, выработки общепланетарной плат-
формы для решении глобальных дилемм и 
проблем (поддержка мировой экосистемы, 
совместные усилия по исследованию косми-
ческого пространства, нераспространение ядер-



ФИЛОСОФИЯ 
 

 124

ного оружия и др.). В узком смысле цивили-
зация представляет собой совокупность ло-
кальных самобытных, в некоторой степени 
замкнутых социокультурных образований. 
Таким образом, исторический процесс мож-
но условно разделить на моно- и полициви-
лизационный уровни. 

Культурно-цивилизационная проблема-
тика являлась предметом подробного и ис-
черпывающего изучения как со стороны 
многих мыслителей прошлого, так и совре-
менных исследователей. Формирование 
взглядов С. Хантингтона складывалось под 
ощутимым влиянием концепций «локальных 
цивилизаций». Ее основными представителя-
ми являются Н. Я. Данилевский, О. Шпенг-
лер и А. Тойнби. Непринятие этими автора-
ми идей о единой общечеловеческой цивили-
зации, обладающей универсальной культу-
рой, является главным историко-методологи-
ческим стержнем их философских концеп-
ций. История представлена как циклический 
процесс, в котором развиваются и умирают 
отдельные цивилизации и культуры. В рам-
ках сравнительно-исторического метода ав-
торы концепции «локальных цивилизаций» 
успели создать механизм для классификации 
и сопоставления отдельных культурно-
исторических образований. Они подчеркива-
ли особую роль, которую играют культура, 
религия и ментальность для развития каждой 
исследуемой ими цивилизации. Слабым мо-
ментом их теоретических изысканий, по 
мнению ряда историографов, является чрез-
мерное упование на роль факторов, опреде-
ляющих духовно-нравственное начало и не-
достаточное внимание к значению экономи-
ки (рынка) для жизнедеятельности отдель-
ных цивилизаций. 

Цивилизационный подход, согласно 
Н. Данилевскому, О. Шпенглеру и А. Тойн-
би, построен на культурно-историческом 
анализе, где «высокие культуры» выступают 
как основный элемент между складывающи-
мися цивилизационными связями и институ-
тами. При этом социально-политический и 
экономический аспекты анализа являются 
другой важной составной частью циливиза-
ционного подхода. По мнению В. Келле, ры-

нок и политико-правовая система, дейст-
вующие с момента зарождения государства 
как института власти, являются основными 
цивилизационными механизмами [5]. «Рас-
сматривая рынок и государство как цивили-
зационные механизмы, – делает вывод автор, – 
мы сосредотачиваем внимание на совокуп-
ной экономической, политической, управ-
ленческой деятельности, культуре этой дея-
тельности, ее интенсивности, т. е. выдвигаем 
на первый план активную деятельную сторо-
ну бытия данного общества». Культура (цен-
ности, нормы, традиции, верования, обычаи) 
в данном смысле выступает в качестве ин-
тегрирующего звена, способствующего дос-
тижению национального консенсуса по ос-
новным вопросам общественной жизни и не-
допущения дезинтеграции государства. 

В подтверждение вышесказанного осо-
бого внимания заслуживает оценка немецко-
го социолога и историка М. Вебера о генези-
се западноевропейского капитализма [2]. 
Максимально рациональная хозяйственная 
деятельность и предельная экономическая 
эффективность достигнуты в процессе фор-
мирования западноевропейского капитализ-
ма благодаря рациональности в экономике, 
религии (протестантизм), управлении и праве 
(рациональная бюрократия), денежного об-
ращения. Именно рационализация всех сфер 
жизнедеятельности стала неизбежной судь-
бой Запада. Веберовская точка зрения расхо-
дится со шпенглеровским тезисом о неизбеж-
ном закате западной цивилизации. Шпенглер 
утверждает, что чрезмерная урбанизация и 
материализация культурной среды (западное 
общество в условиях механически-безжиз-
ненных форм цивилизованности) и создание 
сугубо потребительских моделей жизнедея-
тельности может негативно сказаться на про-
грессе Запада. 

Представитель школы «Анналов» Ф. Бро-
дель четко обозначает взаимосвязь между 
обществом и хозяйственной системой. «Ци-
вилизация не только представляет одну эко-
номику, или одно общество, а что-то вроде 
совокупности экономик и обществ…» [1]. 
При этом само существование общественно-
экономической системы происходит в усло-



Локальные цивилизации и цивилизационные противоречия: опыт постглобализации 
 

 125

виях «географического пространства» (т. е. 
территории) и заканчивается формированием 
единого «коллективного менталитета» на 
этой территории. 

В условиях бурного роста научно-
технического прогресса и превращения нау-
ки в главную производительную силу в кон-
це XX и начале ХIХ в. особую популярность 
приобретает концепция развития постинду-
стриальной (информационной) цивилизации, 
что сопровождается соответствующими стра-
тегиями противостояний. В частности, «…ан-
гличане сразу после войны смещают центр 
своих усилий с разработки традиционных 
вооружений к логистике восприятия, прежде 
всего к пропагандистским фильмам, но также 
и к средствам наблюдения, обнаружения и 
передачи информации» [3, с. 91]. Поэтому 
понимание сущности культуры с позиций 
нематериальных ценностей, в частности та-
ких, как информация, объясняет повышен-
ную заинтересованность институтов и субъ-
ектов управления. 

Подобно формационной теории, пред-
ставители этой школы социально-философ-
ской мысли делают акцент на экономиче-
скую составляющую как на фактор и источ-
ник развития современной цивилизации. 
Общественно-исторический процесс рас-
сматривается в контексте стадиальности (аг-
рарная, индустриальная, постиндустриальная 
цивилизации). В отличие от марксистской 
теории постиндустриальная парадигма не 
обращает внимания на анализ классовых 
противоречий, а строит свои прогнозы на ба-
зе функционирования технологических ме-
ханизмов общественной жизнедеятельности. 
Теоретики постиндустриализма полагают, 
что цивилизация будущего будет представ-
лять технологически продвинутую общность 
людей (социум), в рамках которой культур-
но-цивилизационные связи и отношения бу-
дут строиться на приоритетном развитии 
наукоемких производств. Известные соци-
альные мыслители и футорологи Элвин и 
Хейди Тоффлеры в своей книге «Создание 
новой цивилизации. Политика третьей вол-
ны» констатируют ключевую роль главного 
ресурса – знаний в процессе межцивилиза-

ционного взаимодействия, борьбы за ли-
дерство. «Народы и цивилизации Третьей 
волны продают информацию и нововведе-
ния, менеджмент, культуру и поп-культуру, 
новые технологии, программное обеспече-
ние, образование, педагогику, медицинские 
и финансовые услуги всему миру. Одной из 
этих услуг может оказаться военная защи-
та, так как силы Третьей Волны являются 
лучшими. (Это то, что высокоразвитые го-
сударства сделали для Кувейта и Саудов-
ской Аравии в ходе войны в Персидском 
заливе.)» [8, с. 7]. 

Итак, культурно-цивилизационная пара-
дигма С. Хантингтона в основе своей опира-
ется на глубокое изучение и осмысление 
проблем и взаимодействия генезиса и разви-
тия цивиливизаций. С. Хантингтон рассмат-
ривает современное мировое развитие с точ-
ки зрения мультицивилизационности. Циви-
лизации и культуры рассматриваются им в 
множественном числе. Хантингтон считает 
малоэффективным и иллюзорным монисти-
ческий тезис мироустройства, провозгла-
шающий единую, общемировую циливили-
зационную систему, где международные от-
ношения развивались бы на основе универ-
сального и общепринятого кодекса поведе-
ния между государствами. 

Хантингтон не противопоставляет поня-
тия «культура» и «цивилизация», а видит 
общее и интегрирующее начало между ними. 
Культура в его понимании выступает в каче-
стве ядра, в составе которого реализуется 
данная цивилизация. «Цивилизация, таким 
образом, представляет собой широкую куль-
турную группировку людей и самый широ-
кий круг их культурной идентификации» [9, 
с. 53]. Культурная идентичность становится 
базисной предпосылкой для цивилизацион-
ного самоопределения и самоутверждения 
отдельной нации или общности националь-
ных государств. С. Хантингтон полагает, что 
цивилизации не развиваются в жестких огра-
ниченных рамках – нации могут менять свою 
идентичность в результате фундаментальных 
изменений характера международных отно-
шений. Происходит процесс взаимодейст-
вия и взамопереплетения разных культур, 



ФИЛОСОФИЯ 
 

 126

что, в свою очередь, вызывает перемены в 
цивилизационной идентичности. С. Хантинг-
тон разделяет мысль многих видных мысли-
телей прошлого о том, что основные отличи-
тельные черты каждой цивилизации коренят-
ся в языке, истории, религии, национальных 
обычаях и традициях народов, их историче-
ской памяти. 

Цивилизационная структура не заменяет 
государственную систему. Государство, ос-
таваясь основным политическим инструмен-
том власти, сосредоточено на осуществлении 
внутренней и внешней политики. Цивилиза-
ции – это социумы более широкого плана, 
чьи культурные характеристики являются 
одним из многих факторов, определяющих 
внешнеполитический курс государства. 

В процессе утверждения своего либе-
рально-демократического, рыночно-ориенти-
рованного способа развития современная за-
падная культурно-цивилизационная система 
неизбежно сталкивается с незападной ло-
кальной культурой: остро встает проблема 
регионального аспекта цивилизации – актуа-
лизация проблемы является одним из факто-
ров появления процессов постглобализации. 
Традиционализм, религия и особая менталь-
ность исламских обществ являются, по мне-
нию многих западных ученных, серьезным 
препятствием на пути распространения за-
падных моделей мышления. Заимствуя пере-
довой западный опыт в сфере образования и 
организации труда, эти общества не прини-
мают до конца его сущности – усваивают 
его, адаптируя к своим внутренним и регио-
нальным интересам. Это относится к Япо-
нии, Вьетнаму, Северной и Южной Корее и 
другим развивающимся азиатским странам. 

При этом ответ других цивилизаций на 
западный вызов, согласно Хантингтону, вы-
ражается в трех вариантах: 

• полное отвержение модернизации и 
вестернизации. Государства и народы, следо-
вавшие по такому пути, как показала исто-
рия, не смогли отстоять своей независимости 
и культуры и проиграли другим государст-
вам и народам; 

• «кемализм» т. е. принятие модерниза-
ции и вестернизации. Он базируется на по-

ложении о том, что модернизация желатель-
на и необходима, а поскольку местная куль-
тура с модернизацией несовместима, от 
культуры следует отказаться или же ее надо 
адаптировать. Для успешной модернизации 
общество следует подвергнуть коренной пе-
рестройке на западный лад, в том числе и си-
ловыми методами;  

• «реформизм», «отражающий нежела-
ние элиты совместить модернизацию с со-
хранением ценностей, практики и институтов 
коренной культуры и общества» [9, с. 100]. 
Осуществление модернизации, которая гра-
мотно сочетала бы национальные, культур-
ные традиции и передовой опыт развитых 
стран. Этот вариант самый приемлемый для 
незападных культур, потому что процесс мо-
дернизации не сопровождается вестерниза-
цией общества. 

Таким образом, важное место в цивили-
зационной теории занимает проблема меж-
цивилизационного противоборства – «поли-
тика на локальном уровне есть политика эт-
носа, на глобальном уровне – политика ци-
вилизаций» (С. Хантингтон). В этом смысле 
конфликты между цивилизациями проходят 
на местном и глобальном уровнях по линии 
разлома. Локальный уровень этноконфес-
сиональной вражды может привести к граж-
данским войнам в рамках так называемых 
мозаичных государств, чье население вклю-
чает представителей разных этносов. По 
мнению многих аналитиков, межэтнические 
войны на территории бывшей Югославии и 
Советского Союза являются подтверждением 
правоты хантингтоновских выводов. На гло-
бальном уровне противостояние идет между 
«сердцевинными государствами». В толко-
вании С. Хантингтона это державы-ядра, 
выступающие в качестве лидеров своих ци-
вилизационных образований (США и ЕС – 
западная, Россия – как отдельная евразий-
ская и как лидер восточно-ортодоксальной, 
Китай – синтоистская, Япония – как отдель-
ная и т. д.). Следует отметить отсутствие яв-
ного лидера в странах исламской цивилиза-
ции. С точки зрения американского теоре-
тика, межцивилизационные столкновения 
определены как объективная и неизбежная 



Локальные цивилизации и цивилизационные противоречия: опыт постглобализации 
 

 127

характеристика современной международной 
системы. Оппоненты хантингтоновской па-
радигмы считают этот тезис самым уязви-
мым моментом его теории. 

Соответственно, культурно-цивилизацион-
ное противостояние Хантингтон объясняет, 
во-первых, выдвижением на передний план 
каждой цивилизацией своей универсально-
сти, отстаиванием своей культурно-цивили-
зационной идентичности через религию, 
язык, обычаи, ментальность, обоснованием 
своего особого исторического пути, не похо-
жего на других. Во-вторых, стремлением от-
городиться от «иноверцев» путем создания 
этнически «чистых» государств, вплоть до 
развязывания кровопролитных войн. В-тре-
тьих, даже в процессе мировой глобализации, 
когда можно говорить о сближении образа 
жизни людей в разных регионах под влияни-
ем культурной универсализации, С. Хантинг-
тон считает, что общепланетарный диалог и 
обмен культурными ценностями не приводит 
к исчезновению цивилизационных различий – 
наблюдается тенденция самоопределения и 
самоутверждения целых районов. Взятый 
отдельно «культурный фактор» не приводит 
к автоматическому сближению людей. 

Культурно-цивилизационную систему 
взглядов С. Хантингтона не следует рассмат-
ривать как единственный и универсальный 
ключ к выявлению многообразия и сложно-
сти процессов мировой политики, но ряд ее 
аспектов заслуживают внимания при анализе 
причин возникновения социально-этниче-
ских конфликтов и при определении спосо-
бов их устранения. 

Анализ хантингтоновского подхода к 
глобальным аспектам мировой политики да-
ет основание говорить о трех положениях его 
теории: 

• мир пошел по пути упорядочения и 
структурных перемен на основе культурных 

и цивилизационных критериев. Основные 
разломы современного мира связаны с куль-
турными и цивилизационными различиями 
народов; 

• соотношение сил на глобальном уровне 
является отражением мощи и борьбы за гос-
подство и влияние в современном мире; 

• несмотря на усиление транснациональ-
ных, глобализирующих тенденций в разви-
тии современных международных отноше-
ний, национальные государства будут про-
должать вносить значительную лепту в фор-
мирование миропорядка XXI в. 

Можно признать, что основополагающим 
моментом культурно-цивилизационной пара-
дигмы выступает культурная самоидентифи-
кация субъектов международной системы, 
проявляющаяся в отстаивании определенного 
комплекса ценностей, связанных с религией, 
языком, ментальностью, исторической памя-
тью, определенным типом трудовой этики, 
социальной памятью трагических пережива-
ний [4, с. 221–260]. Самоопределяясь, любая 
нация находит свое место в системе междуна-
родных отношений, основанной на культур-
но-цивилизационном выборе союзников, 
партнеров или, наоборот, в определении круга 
потенциальных противников и врагов. 

Рассмотрев теорию С. Хантингтона, мож-
но также признать, что она прошла проверку 
на прочность на локальном уровне «мозаич-
ных государств», где этнические и религиоз-
ные противоречия могут оказаться сильным 
катализатором для возникновения граждан-
ских войн. Однако мы придерживаемся пози-
ции о маловероятности столкновения между 
«сердцевинными государствами», возглав-
ляющими основные цивилизационные образо-
вания на глобальном уровне, поскольку подоб-
ный конфликт может легко перерасти в новую 
мировую войну, способную вызвать катастро-
фические последствия для всего человечества. 

 
СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 

 
1. Бродель Ф. Материальная цивилизация, экономика и капитализм. XV–XVIII вв. / пер. с фр. 

Л. Е. Куббеля; вступ. ст. и ред. Ю. Н. Афанасьева. 2-е изд. М., 2006. 
2. Вебер М. Протестантская этика и дух капитализма. М., 2003. 
3. Вирильо П. Машина зрения / пер. с фр. А. В. Шестакова; под ред. В. Ю. Быстрова. СПб., 2004. 



ФИЛОСОФИЯ 
 

 128

4. Карпов Ю. Ю. Образы насилия в новой и новейшей истории народов Северного Кавказа // Ан-
тропология насилия. СПб.: Наука, 2005. 

5. Келле В. Ж. Культура в системе цивилизационных механизмов. URL: http://zhurnal.ape.relarn.ru/ 
articles/1999/007.pdf  

6. Мирский Г. «Общность судьбы» и национальное самосознание // Мировая экономика и меж-
дународные отношения. 1998. № 4. 

7. Поздняков Э. Формационный и цивилизационный подход // Мировая экономика и междуна-
родные отношения. 1990. № 5. 

8. Тоффлер Э., Тоффлер X. Создание новой цивилизации. Политика третьей волны. Новосибирск, 
1996. 

9. Хантингтон С. Столкновение цивилизаций и преобразование мирового порядка. М., 2003. 
 

REFERENCES 
 
1. Brodel' F. Material'naya tsivilizatsiya, ekonomika i kapitalizm. XV–XVIII vv. / per. s fr. L. E. 

Kubbelya; vstup. st. i red. Yu. N. Afanas'yeva. 2-e izd. M., 2006. 
2. Veber M. Protestantskaya etika i dukh kapitalizma. M., 2003. 
3. Viril'o P. Mashina zreniya / per. s fr. A. V. Shestakova; pod red. V. Yu. Bystrova. SPb., 2004. 
4. Karpov Yu. Yu. Obrazy nasiliya v novoy i noveyshey istorii narodov Severnogo Kavkaza // An-

tropologiya nasiliya. SPb.: Nauka, 2005. 
5. Kelle V. Zh. Kul'tura v sisteme tsivilizatsionnykh mekhanizmov. URL: 

http://zhurnal.ape.relarn.ru/ articles/1999/007.pdf  
6. Mirsky G. «Obshchnost' sud'by» i natsional'noye samosoznaniye // Mirovaya ekonomika i 

mezhdunarodnye otnosheniya. 1998. N 4. 
7. Pozdnyakov E. Formatsionny i tsivilizatsionny podkhod // Mirovaya ekonomika i mezhdunarod-

nye otnosheniya. 1990. N 5. 
8. Toffler E., Toffler Kh. Sozdaniye novoy tsivilizatsii. Politika tret'yey volny. Novosibirsk, 1996. 
9. Khantington S. Stolknoveniye tsivilizatsiy i preobrazovaniye mirovogo poryadka. M., 2003. 
 
 


